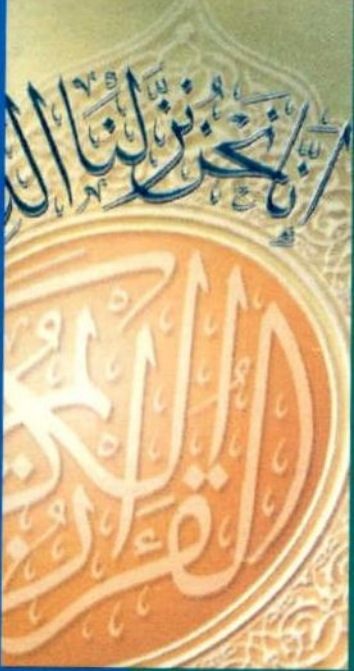
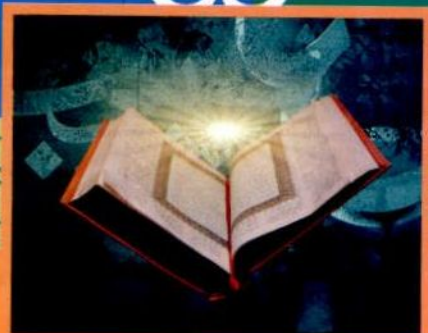


# الْتِبْيَانُ فِي عِلْمِ الْقُرْآنِ



محاضرات في «علوم القرآن» تبحث عن زوّله ونبوّنه، وجّمعه واعجازه  
وعز النفسير والمفسّر، مع رد شبهات المُسْتَشْرِقين،  
بأسلوب يجمع بين الجدة والتحقيق



يَكُلُّم  
مُحَمَّدُ عَلِيِّ الصَّابُونِي

الاستاذ بكلية الشرعية والدراسات الإسلامية  
بجامعة المكرمة

قَدِيمٌ كَذْجَانَهُ

مقابل آرامياع - كراچی

ذٰ فَالِكَ تِيفَسِ پاک نہ

# الْتِبْيَانُ فِي عِلْمِ الْقُرْآنِ

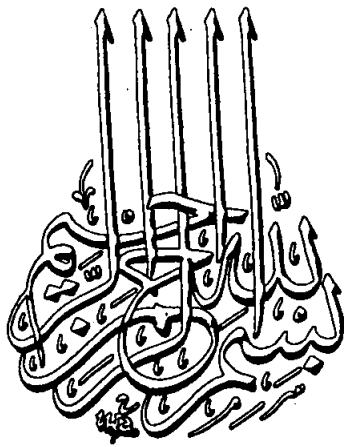
مُحَاضَرَاتٍ فِي «عِلْمِ الْقُرْآنِ»، تَبَحْثُ عَنْ تَرْوِيلِهِ وَنَدوِينِهِ، وَجَمِيعِهِ وَأَعْجَازِهِ  
وَعَنِ النَّفْسِيَّةِ وَالْمَفْسِرِيَّةِ، مَعَ رَدِّ شُبُهَاتِ الْمُسْتَشْرِقِينَ،  
بِاسْلَوبٍ يَجْمِعُ بَيْنَ الْجِدَادِ وَالْتَّحْقِيقِ

بِقَلْمَنْ  
مُحَمَّدٌ عَلَى الصَّابُونِ

الاستاذ بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية  
بجامعة المكرمة

قَلْمَنْ كَنْجَانِرْ  
مقابلن آراقریان - كراجی







# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مُقَدَّمَة

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم يا حسان إلى يوم الدين.

وبعد :

فهذه مذكريات في (علوم القرآن) كتبتها لطلبة (كلية الشريعة والدراسات الإسلامية) بمكة المكرمة تحقيقاً للمنهج الدراسي في الكلية، وحرصاً على فائدتنا الطلبة، الذين يرغبون في العلم، ويحرصون كل الحرص عليه. وقد رأيت أن أجمعها في كتاب تعيناً للفائدة ونشرأً للعلم.

والله أسأل أن يجعلها خالصة لوجهه الكريم، وأن ينفعنا بها يوم الدين، «يَوْمَ لَا ينفع مالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقُلُوبٍ سَلِيمٍ»<sup>(١)</sup> وَهُوَ خَيْرُنَا وَنِعْمَ الْوَكِيلِ.

غرة رجب الفرد ١٣٩٠ هـ.

محمد علي الصابوني  
المدرس بكلية الشريعة والدراسات  
الإسلامية بمكة المكرمة

(١) سورة الشعراء الآية ٨٨ و ٨٩



# الفَصْلُ الْأُولُ

## عُلُومُ الْقُرْآن

### تَهِيدٌ

يقتضينا علم التفسير ، أن نُلَمِّ إماماً موجزاً ، عن (علوم القرآن) وأن نعرف ما رافق هذا الكتاب المجيد ، من عناية فائقة ، وجهود واسعة ، وأبحاث مستفيضة ، يذلت كلها في سبيل خدمة هذا الكتاب العزيز ، على أيدي أئمدة أعلام ، وعلماء فطاحل ، أفنوا أعمارهم في سبيل الحفاظ على هذا التراث الكريم ، والكنز الشمين ، من لدن عصر نزول القرآن إلى يومنا هذا ، ثم انتقلوا إلى جوار الله وقد خلفوا لنا ثروة علمية هائلة ، لا ينضب معينها ، ولا تنتهي دررها ، على كرّ الدهور ، ومن الأزمان ، ومع كلّ هذه الجهود المبذولة - في القديم والحديث - فإن القرآن يبقى بحراً ذاخراً يحتاج إلى من يغوص في أعماقه ، ليستخرج منه اللآلئ ، والدرر .

ولقد تسابق الفصحاء والبلغاء ، والحكماء والشعراء ، في وصف هذا القرآن ، وسرد محاسنه وفضائله ، ولكننا لا نجد أبلغ ولا أسمى من وصف صاحب الرسالة ، محمد بن عبد الله صلوات الله وسلامه عليه حيث يقول : «كتابُ الله فيه تبَا منْ قبْلَكُمْ ، وَخَبَرُ ما بَعْدَكُمْ ، وَحُكْمُ ما بَيْنَكُمْ ، هو الفَصْلُ لِيس بالهزيل ، من تركه من جبارٍ قصته الله ، ومن ابْتَغَى الْهُدَى في غيره أضلَّهُ الله ، هُو حِبْلُ اللهِ المتين ، وهو الذكر الحكيم ، وهو الصِّرَاطُ المستقيم ، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء ، ولا تلبس به الألسنة ،

ولا يشبع منه العلماء ، ولا يخلق<sup>(١)</sup> على كثرة الردة ، ولا تنقضي عجائبه ، وهو الذي لم تنته الجن إذ سمعته حتى قالوا : ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجِيبًا \* يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَأَمَّا بَهِ..﴾<sup>(٢)</sup> من قال به صدق ، ومن عمل به أجر ، ومن حكم به عدل ، ومن دعا إليه هُدِيَ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ<sup>(٣)</sup> .

### ما المقصود بعلوم القرآن؟

يقصد بعلوم القرآن الأبحاث التي تتعلق بهذا الكتاب المجيد الخالد ، من حيث التزول ، والجمع ، والترتيب ، والتدوين ، ومعرفة أسباب التزول ، والمكتبي منه والمدني ، ومعرفة الناسخ والمنسوخ ، والمحكم والمتشابه ، وغير ذلك من الأبحاث الكثيرة التي تتعلق بالقرآن العظيم ، أوْ لها صلة به .. والغرض من هذه الدراسة فهم كلام الله عز وجل على ضوء ما جاء عن الرسول عليه الصلاة والسلام من توضيح وبيان ، وما نقل عن الصحابة والتابعين رضوان الله عليهم أجمعين ، حول تفسيرهم لآيات القرآن ، ومعرفة طريقة المفسرين وأساليبهم في التفسير ، مع بيان مشاهيرهم ومعرفة خصائص كلِّ من المفسرين ، وشروط التفسير ، وغير ذلك من دقائق هذا العلم.

### تعريف القرآن :

( هو كلام الله المعجز ، المترَّل على خاتم الانبياء والمرسلين ، بواسطة الأمين جبريل عليه السلام المكتوب في المصاحف ، المنقول إلينا بالتواتر ، المتعبد بتلاوته ، المبدوء بسورة الفاتحة ، المختتم بسورة الناس .)

وهذا التعريف متافق عليه بين العلماء والأصوليين أنزله الله تبارك وتعالى ليكون دستوراً لللامة ، وهدى للخلق ، ول يكون آية على صدق الرسول ، وبرهاناً ساطعاً على نبوته ورسالته ، وحجة قائلة إلى يوم الدين تشهد بأنه تنزيل الحكيم الحميد ، بل هو

(١) أي لا يبلل ولا تذهب جدته على كثرة القراءة والتراواد .

(٢) سورة الجن ، الآية : ١ ، ٢ .

(٣) رواه الترمذى في باب « لفظائل القرآن » .

ـ المعجزة الخالدة ، التي تتحدى الأجيال والامم على كرّ الازمان ومرّ الدهور ، ولله درّ  
ـ شوقي ، حيث يقول :

ـ جاء النّبِيُّونَ بِالآيَاتِ<sup>(١)</sup> فانصرَتْ<sup>(٢)</sup> وَجِئْنَا بِكِتابٍ غَيْرَ مُنْصَرِمٍ ،  
ـ آيَاتُهُ كُلُّهَا طَالَ الْمَذَى<sup>(٣)</sup> جُدُّهُ يُزَيِّنُهُنَّ جَاهُ الْعِشْقِ وَالْقِسْطَمِ ،

### ـ فضائل القرآن :

ـ وقد وردت آثار كثيرة في فضائل القرآن وعلومه ، منها ما هو متعلق بفضل التعلم  
والتعليم ، ومنها ما هو متعلق بالقراءة والترتيل ، ومنها ما له علاقة بحفظه وترجيعه . كما  
وردت آيات عديدة في كتاب الله عز وجل ، تدعو المؤمنين الى تدبره . وتطبيق  
أحكامه ، والى الاستفهام والإنصات عند تلاوته ، نذكر بعض هذه الآيات الكريمة  
والأحاديث الشريفة :

### ـ الآيات الكريمة :

ـ أولاً - قال تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتَلَوُنَ كِتَابَ اللَّهِ، وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ، وَأَنْفَقُوا  
مِمَّا رَزَقَنَا بُنْ سِرًا وَعَلَانِيَةً بِرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تُبُرَّ﴾<sup>(٤)</sup>

ـ ثانياً - وقال تعالى ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لِعَلَّكُمْ  
تُرْحَمُونَ﴾<sup>(٥)</sup>

ـ ثالثاً - وقال تعالى ﴿أَفَلَا يَتَذَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْفَالُهَا﴾<sup>(٦)</sup>

---

(١) المراد بالآيات هنا المعجزات التي أيد الله بها رسالته الكرام .

(٢) انصرمت : أي ذهبت بذهابهم وانقضت بوفاتهم فلم يعد لها وجود .

(٣) المدى : الزمان الطويل .

(٤) سورة فاطر ، الآية : ٢٩ .

(٥) سورة الأعراف ، الآية : ٢٠٤ .

(٦) سورة محمد ﷺ ، الآية : ٢٤ .

## الأحاديث الشريفة:

أولاً: وقال عليه السلام : « خيركم من تعلم القرآن وعلمه » رواه البخاري .

ثانياً: وقال صلوات الله عليه : « الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام البررة والذي يقرأ القرآن ويتعنت فيه (أي تصعب قراءته عليه لعيّ لسانه) وهو عليه شاق له أجران » رواه مسلم .

ثالثاً: وقال أيضاً : « أشراف أمتي حملة القرآن » رواه الترمذى .

رابعاً: وقال أيضاً : « اقرءوا القرآن فإنه يأتي يوم القيمة شفيعاً لأصحابه » رواه الترمذى .

خامساً: وقال أيضاً : « مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن كمثل الأئرجة ريحها طيب ، وطعمها طيب » .

سادساً: وقال أيضاً : « إن هذا القرآن مأدبة الله ، فتعلموا من مأدبه ما استطعتم... » متفق عليه .

وينبغي للدارس لعلوم القرآن ان يتأنب بآداب القرآن ، ويتخلق بأخلاقه ، ويكون غرضه من وراء العلم (رضوان الله والدار الآخرة لا حطام الدنيا وأن يعمل بما فيه ليكون حجة له يوم القيمة فقد صح في الحديث الشريف (القرآن حجة لك او عليك )<sup>(١)</sup> . قال شيخ الإسلام (ابن تيمية) رحمه الله : (من لم يقرأ القرآن فقد هجره ، ومن قرأ القرآن ولم يتدبّر معانيه فقد هجره ، ومن قرأه وتدبّره ولم يعمل بما فيه فقد هجره) يشير بذلك الى قوله تعالى **« وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبَّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُوراً »**<sup>(٢)</sup>

(١) انظر تفسير القرطبي ، الجزء الأول .

(٢) سورة الفرقان ، الآية : ٣٠ .

## أسماء القرآن :

للقرآن الكريم أسماء عديدة كلها تدلّ على رفعة شأنه، وعلوّ مكانته ، وعلى أنه أشرف كتاب ساوي على الإطلاق.. فيسمى (القرآن) و (الفرقان) و (التنزيل) و (الذكر) و (الكتاب) الخ كما وصفه الله تبارك وتعالى بأوصاف جليلة عديدة منها (نور) و (هدى) و (رحمة) و (شفاء) و (موعظة) و (عزيز) و (بارك) و (بشير) و (نذير) إلى غير ذلك من الأوصاف التي تشعر بعظمته وقدسيته.

### وجه التسمية :

- أ - أما تسميته (بالقرآن) فقد جاء في آياتٍ كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ق.  
والقرآن المجيد﴾<sup>(١)</sup> وقوله تعالى ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلّٰتِي هُنَّ أَفْوَمُ﴾<sup>(٢)</sup>.
- ب - وأما تسميته (بالفرقان) فقد جاء في قوله تعالى ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ  
الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا﴾<sup>(٣)</sup>.
- ج - وأما تسميته (بالتنزيل) ففي قوله تعالى ﴿وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ \*  
نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ﴾<sup>(٤)</sup>.
- د - وأما تسميته (بالذكر) ففي قوله تعالى ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ  
لَحَافِظُونَ﴾<sup>(٥)</sup>.
- ه - وأما تسميته (بالكتاب) ففي قوله تعالى ﴿حُمْ \* وَالْكِتَابُ السَّمِينُ \*  
إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ مُبَارَكَةٍ﴾<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة ق، الآية: ١.

(٢) سورة الإسراء، الآية: ٩.

(٣) سورة الفرقان، الآية: ١.

(٤) سورة الشعراء، الآيات: ١٩٣، ١٩٢.

(٥) سورة الحجر، الآية: ٩.

(٦) سورة الدخان، الآيات: ١ - ٣.

واما الاوصاف فقد ورد فيها آيات عديدة، وقلما تخلو سورة من سور القرآن من وصف رائع بجيد لهذا الكتاب الذي أنزله رب العزة ليكون معجزة خالدة لخاتم الانبياء نذكر منها :

أولاً - قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِّنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا ﴾<sup>(١)</sup>.

ثانياً - قوله تعالى ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ، وَلَا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾<sup>(٢)</sup>.

ثالثاً - قوله تعالى ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ .. ﴾<sup>(٣)</sup>

رابعاً - قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ مَوْعِظَةً مِّنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٤)</sup>.

والقرآن كالقراءة مصدر قرأ قراءة وقرأنا هكذا يرى بعض العلماء ويستدلون بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَةً وَقُرْآنَهُ \* فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ ﴾<sup>(٥)</sup> أي قراءته فالقرآن على هذا الرأي يكون مشتقاً، ويرى بعض العلماء انه ليس مشتقاً من قرأ وإنما هو (اسم علم) لهذا الكتاب المجيد فهو مثل (التوراة) ومثل اسم (الإنجيل) وهذا رأي الإمام الشافعي رحمه الله. انظر كتاب (مباحث القرآن للأستاذ متاع القطان).

### متى ابتدأ نزول القرآن :

كان بدء نزول القرآن الكريم ، في السابع عشر من رمضان ، لأربعين سنة خلت من حياة النبي الأمي محمد عليه الصلاة والسلام ، فبينما كان رسول الله ﷺ يتحنث (أي

(١) سورة النساء ، الآية: ١٧٤.

(٢) سورة الإسراء ، الآية: ٨٢.

(٣) سورة فصلت: جزء من الآية: ٤٤.

(٤) سورة يونس ، الآية: ٥٧.

(٥) سورة القيمة ، الآيات: ١٧ - ١٨.

يُتَبَّعُ) في غار حراء، إذ نزل عليه الوحي (جبريل الأمين) بآيات الذكر المُحْكَم ففُسْطَهَ إِلَى صَدْرِهِ ثُمَّ أَفْلَتَهُ - فَعَلَ ذَلِكَ بِهِ ثَلَاثَ مَرَاتٍ - وَهُوَ يَقُولُ لَهُ فِي كُلِّ مَرَةِ (إِقْرَا) وَالرَّسُولُ الْكَرِيمُ يَجْبِيهُ (مَا أَنَا بِقَارِئٍ) أَيْ لَسْتُ أَعْرِفُ الْقِرَاءَةَ، وَفِي الْمَرَّةِ الثَّالِثَةِ قَالَ لَهُ: ﴿إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلْقٍ \* إِقْرَا وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ \* الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمَنْ \* عَلَمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ﴾<sup>(١)</sup>.

فَكَانَ ذَلِكَ بَدْءُ نَزْوَلِ الْوَحْيِ، وَبَدْءُ نَزْوَلِ الْقُرْآنِ، وَلَقَدْ سَبَقَ نَزْوَلَ بَعْضِ الْأَرْهَاصَاتِ (أَيِّ الإِشَارَاتِ وَالدَّلَائِلِ) الَّتِي تَدَلَّ عَلَى قَرْبِ الْوَحْيِ وَتَحْقِيقِ النَّبُوَّةِ لِلرَّسُولِ الْكَرِيمِ، وَمِنْ هَذِهِ الدَّلَائِلِ (الرُّؤْيَا الصَّادِقَةِ) فِي النَّوْمِ، فَكَانَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ لَا يَرَى رُؤْيَا إِلَّا وَقَعَتْ كَمَا رَأَاهَا فِي مَنَامِهِ، وَمِنْهَا (جَبَّهَ لِلْعَزْلَةِ وَالخَلْوَةِ) فَكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حَرَاءِ يَتَبَّعُهُ رَبُّهُ فِيهِ.

### رواية البخاري:

وَقَدْ أَخْرَجَ الْبَخَارِيُّ فِي صَحِيحِهِ فِي بَابِ (بَدْءِ الْوَحْيِ) مَا يُشَيِّرُ إِلَى هَذَا، وَالْكِيفِيَّةِ نَزْوَلِ الْقُرْآنِ، حِيثُ رُوِيَّ بِسَنَدِهِ عَنْ عَائِشَةَ امِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ :

«أَوْلَى مَا بُدِّيَّ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنَ الْوَحْيِ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ فِي النَّوْمِ، فَكَانَ لَا يَرَى رُؤْيَا إِلَّا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقٍ<sup>(٢)</sup> الصَّبَحِ، ثُمَّ حَبَّبَ إِلَيْهِ الْخَلَاءَ<sup>(٣)</sup>، وَكَانَ يَخْلُو (بِغَارِ حَرَاءِ) فَيَتَحَسَّنُ فِيهِ (وَهُوَ التَّعْبُدُ) الْلَّيَالِي ذَوَاتُ الْعَدْدِ، قَبْلَ أَنْ يَنْزَعَ<sup>(٤)</sup> إِلَى أَهْلِهِ، وَيَتَزوَّدُ لِذَلِكَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى خَدِيجَةَ فَيَتَزوَّدُ لِمُثْلِهَا حَتَّى جَاءَهُ الْحَقُّ وَهُوَ فِي غَارِ حَرَاءِ، فَجَاءَهُ الْمَلَكُ<sup>(٥)</sup> فَقَالَ: إِقْرَا، قَالَ: مَا أَنَا بِقَارِئٍ، قَالَ: فَأَخْذُنِي فَغَطَّنِي<sup>(٦)</sup> حَتَّى بَلُغَ مَنِي

(١) سورة العلق، الآيات: ١ - ٥.

(٢) فَلَقُ الصَّبَحِ، نُورُ الصَّبَحِ وَضِيَاءُهُ.

(٣) الْخَلَاءُ، أَيِّ الْعَزْلَةِ.

(٤) يَنْزَعُ: أَيْ يَرْجِعُ.

(٥) الْمَلَكُ: الْمَرَادُ بِهِ جَبَرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

(٦) فَغَطَّنِي: أَيْ ضَمَّنَ إِلَى صَدْرِهِ.

الجهد ثم أرسلني ، فقال : أقرأ ، فقلت : ما أنا بقارئ ، فأخذني فغطني الثالثة ثم أرسلني فقال : ﴿إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلْقٍ...﴾ الآيات فرجع بها رسول الله يرجف فؤاده <sup>(١)</sup>.

ونزول القرآن في شهر رمضان فيه نص صريح واضح في كتاب الله عز وجل حيث يقول عز من قائل :

﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ، هُدًى لِلنَّاسِ، وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ﴾ <sup>(٢)</sup>. أو أما كون الملك الذي نزل به هو (جبريل) عليه السلام فقد ثبت أيضاً بنص صريح في القرآن وهو قوله تعالى :

﴿نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُذَرِّينَ \* يُلْسَانُ عَرَبِيًّا مُّبِينًا﴾ <sup>(٣)</sup>. وقوله تعالى :

﴿قُلْ نَزَّلَ رُوحُ الْقَدْسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ، لِيَتَبَيَّنَ الَّذِينَ آمَنُوا، وَهُدَى وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾ <sup>(٤)</sup>.

والمراد بالروح الأمين ، او روح القدس ، اما هو (جبريل) عليه السلام باتفاق المفسرين فهو أمين الله على وحيه ، وهو الذي نزل بالوحي على جميع الأنبياء والمرسلين صلوات الله عليهم أجمعين .

أول ما نزل وأخر ما نزل :

أول ما نزل من القرآن الكريم الآيات الأولى من سورة العلق ﴿إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ﴾ <sup>(٥)</sup> كما مر سابقاً في حديث البخاري ، وأما آخر ما نزل من القرآن فهو قوله

(١) انظر صحيح البخاري ، الجزء الأول.

(٢) سورة البقرة ، الآية : ١٨٥ .

(٣) سورة الشعرا ، الآيات : ١٩٣ - ١٩٥ .

(٤) سورة النحل ، الآية : ١٠٢ .

(٥) سورة العلق ، الآية : ١

تعالى : **﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ، ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُنَّ لَا يَظْلَمُونَ﴾**<sup>(١)</sup>. هذا هو الصحيح الراجح الذي اختاره العلماء وعلى رأسهم (السيوطني) وهو منقول عن حَبْر هذه الأمة (عبد الله بن عباس) رضي الله عنها فقد أخرج النسائي عن عكرمة عن ابن عباس أنه قال : «آخر شيء نزل من القرآن **﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ..﴾** وقد عاش النبي ﷺ بعد نزول هذه الآية تسعة ليالٍ ثم مات ليلة الإثنين في الثالث من ربيع الأول»<sup>(٢)</sup> .. وأما قول بعضهم : إن آخر ما نزل من القرآن قوله تعالى **﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا...﴾**<sup>(٣)</sup> الآية فهو رأي غير صحيح لأن هذه الآية الكريمة نزلت على رسول الله ﷺ في حجة الوداع، وهو واقف بعرفة، وقد عاش ﷺ بعدها ٨١ واحداً وثمانين يوماً وقبل وفاته بتسعة ليالٍ نزلت آية البقرة **﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا..﴾** ف تكون هي آخر ما نزل، لا آية المائدة، وهذا هو الرأي الصحيح، وبنزول هذه الآية الكريمة انقطع الوحي فكان ذلك آخر اتصال السماء بالأرض، وانتقل الرسول ﷺ إلى الرفيق الأعلى بعد نزول ختام القرآن، بعد أن أدى الأمانة، وبلغ الرسالة، وهدى الناس إلى دين الله.

### آية المائدة متأخرة في النزول :

وما يدل على أن آية المائدة نزلت في حجة الوداع ما روی في صحيح البخاري أن يهودياً جاء الى عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقال : يا أمير المؤمنين آية في كتابكم لو علينا معاشر اليهود نزلت لاتخذنا ذلك اليوم عيداً ! فقال عمر : وأي آية تعني ؟ قال قول الله تبارك وتعالى **﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾** فقال له عمر : والله إني لأعلم المكان الذي نزلت فيه ، وال الساعة

(١) سورة البقرة، الآية: ٢٨١.

(٢) انظر : كتاب الأنقاض في علوم القرآن للسيوطني.

(٣) سورة المائدة، الآية:(٣).

التي نزلت فيها ، نزلت هذه الآية ورسول الله ﷺ بعرفة ، في يوم الجمعة ، بعد العصر<sup>(١)</sup> أي أنها نزلت في يوم هو من أعظم الأعياد الإسلامية ، فهو عيد على عبد .. تنبئه :

أورد العلامة السيوطي في كتابه (الانتقان في علوم القرآن) بعض الإشكالات على أول ما نزل من القرآن ، وأخر ما نزل ، وأجاب عنها بأرجوحة سديدة تلخصها فيما يلي :

**الإشكال الأول:** أنه روي في الصحيحين من حديث (جابر بن عبد الله) أنه سُئل : أي القرآن نُزِّل قبل ؟ قال : «يَا أَيُّهَا الْمَدْنَر»<sup>(٢)</sup> فقيل له : بل «إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ»<sup>(٣)</sup> فقال أحدثكم ما حدثنا به رسول الله ﷺ قال رسول الله ﷺ : «إِنِّي جاورت بحراً فلما قضيت جواري نزلت فاستبطنت الوادي ، فنظرت أمامي وخلفي ، وعن يميني وشمالي ، ثم نظرت إلى السماء فإذا (جبريل) فأخذته رجفة فأتتني خديجة فأمرتهم فدثروني فأنزل الله «يَا أَيُّهَا الْمَدْنَر» ، فهذا الحديث يدل على أن سورة المدثر هي أول ما نزل من القرآن ، وقد أجاب عن ذلك السيوطي بقوله : ويجب أن هذا الحديث بأرجوحة : أحدها : أنَّ السُّؤالَ كَانَ عَنْ نَزْوَلِ سُورَةِ كَامِلَةٍ فَبَيْنَ أَنَّ سُورَةَ الْمَدْنَرِ نَزَّلَتْ بِكَاهِهَا قَبْلَ نَزْوَلِ تَمَامِ سُورَةِ (إِقْرَا) فَإِنَّهَا أَوَّلُ مَا نَزَّلَ مِنْهَا صَدْرُهَا وَيُؤَيِّدُ هَذَا مَا فِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ يَحْدُثُ عَنْ فَتْرَةِ الْوَحْيِ فَقَالَ فِي حَدِيثِهِ : «بَيْنَا أَنَا أَمْشِي سَمِعْتُ صَوْتاً مِنَ السَّمَاءِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا بِالْمَلَكِ الَّذِي جَاءَنِي بِحَرَاءَ جَالِسًا عَلَى كَرْسِيٍ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ، فَرَجَعْتُ فَقَلَّتْ : زَمْلَوْنِي فَأَنْزَلَ اللَّهُ «يَا أَيُّهَا الْمَدْنَر» فَقَوْلُهُ الْمَلَكُ الَّذِي جَاءَنِي بِحَرَاءَ يَدْلُ عَلَى أَنَّ هَذِهِ الْقَصْةَ مَتَّخِرَةً عَنْ قَصْةِ حَرَاءِ الَّتِي نَزَّلَ فِيهَا «إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ» ثُمَّ سَرَدَ أَرْجُوحةً أُخْرَى لَا حَاجَةَ إِلَى ذِكْرِهَا .

**وأما الإشكال الثاني:** وهي أن آية المائدة وهي قوله تعالى «الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ

(١) انظر : صحيح البخاري ، باب التفسير .

(٢) سورة المدثر ، الآية : ١ .

(٣) سورة العلق ، الآية : ١ .

دينكم .. )<sup>(١)</sup> تدل على أن الدين قد كمل وتم فكيف تنزل بعد ذلك آيات ونقول إنها خاتم القرآن؟ والجواب على ذلك: إن الله عز وجل قد أكمل الدين ببيان الفرائض والأحكام، وبيان الحلال والحرام، فما تحتاج إليه الأمة قد بيته الله عز وجل، وفصل أحکامه حتى أصبحوا على (المحجة البيضاء)، وهذا لا ينافي أن تنزل بعض الآيات الكريمة التي فيها التذكير والتحذير من عذاب الله، وفيها تذكير الناس بالوقفة الكبرى بين يدي أحكام المحاكمين، في ذلك اليوم الرهيب ، الذي لا ينفع فيه مال ولا بني إلا من أتى الله بقلب سليم.. وقد صرّح بهذا جماعة من العلماء حتى قال السُّدَّيْيِّ: لم ينزل بعدها حلال ولا حرام<sup>(٢)</sup>.

### أول ما نزل في القتال، والخمر، والأطعمة:

أولاً - نزلت في القتال آيات عديدة، ولكن هذه الآيات التي نزلت في شأن القتال كلها مدنية، لأن المسلمين - في مكة - كانوا في حالة ضعف، فكان جهادهم للأعداء باللسان لا بالسيان، ولم يسمح لهم بقتال الأعداء إلا بعد الهجرة، أي بعد ان تقوى المسلمين وكثروا وأصبح لهم دولة في المدينة المنورة فنزل عند ذلك الإذن بالقتال، وأول آية نزلت في القتال هي قول الله تبارك وتعالى في سورة الحج:

﴿أَذْنَ لِلَّذِينَ يَقْاتِلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَلَمُوا، وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ﴾  
آخر جوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله، ولو لا دفع الله الناس بغضهم بعض لهدم صوامع وبئر وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً، وليتصرّن الله من ينصرة إن الله لقوّي عزيز<sup>(٣)</sup>. فأنت ترى في هذا النص الكريم ما يوضح الحكمة من مشروعية الإذن بالقتال، فلم يكن القتال إلا دفاعاً للظلم، ودفعاً للعدوان، ولم يشرع إلا دفاعاً عن المظلومين ورداً للمعتدين كما هو صريح النص الكريم.

(١) سورة المائدة، الآية: ٣.

(٢) أنظر: الإنقاذ، ص ٢٧ السيوطي.

(٣) سورة الحج، الآيات: ٤٠، ٣٩.

ثانياً - وأما الخمر فقد نزلت فيها آيات عديدة، وكان أول ما نزل فيها قول الله تعالى في سورة البقرة: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمُنَسِّرِ، قُلْ فِيهَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمُنَافِعٌ لِلنَّاسِ، وَإِثْمُهَا أَكْبَرٌ مِنْ نَفْعِهَا...﴾<sup>(١)</sup>.

روي عن ابن عمر رضي الله عنه أنه قال: نزل في الخمر ثلات آيات، فأول شيء ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمُنَسِّرِ...﴾ الخ.

ثالثاً - وأما أول ما نزل من الأطعمة في مكة فقوله تعالى في سورة الأنعام: ﴿قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ حَنْزِيرٍ فِي أَنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ، فَمَنْ اضطُرَّ غَيْرَ بَاغِرٍ وَلَا عَادِ، فَإِنَّ رَبَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup>.

وهذه أوائل مخصوصة ببعض الأحكام التشريعية التي نزلت بها أحكام القرآن وهي مما ينبغي معرفته ليقف الإنسان على سر التشريع الإسلامي الدقيق، الذي راعى حاجات الناس ومصالح البشر، والتي هي أحد الأسس الحكيمية التي سلكها الإسلام في معالجة الأوضاع الاجتماعية، والأمراض الخلقدية التي كان عليها الناس في الجاهلية كما سنوضح ذلك في بحث آخر إن شاء الله.

---

(١) سورة البقرة، الآية: ٢١٩.

(٢) سورة الأنعام، الآية: ١٤٥.

## الفَصْلُ الثَّانِي

# أَسْبَابُ النَّزُولِ

### أَسْبَابُ النَّزُولِ:

معرفة (أسباب النزول) له أثر كبير في فهم معنى الآية الكريمة، وهذا اعنى كثير من العلماء بمعرفة أسباب النزول، حتى أفرد له بالتصنيف جماعة من العلماء كان من أقدمهم (علي بن المديني) شيخ البخاري رحمه الله.. ومن أشهر ما كتب في هذا الفن كتاب (أسباب النزول) للواحدي، كما ألف فيه شيخ الاسلام (ابن حجر) وألف فيه أيضاً العلامة (السيوطى) كتاباً حافلاً عظيماً سماه (باب النقول في أسباب النزول).

والمعرفة أهمية هذا النوع من علوم القرآن، والتأكد من ضرورته لفهم معاني الآيات الكريمة نستطيع أن نقول: إن بعض الآيات لا يمكن فهمها أو معرفة أحکامها إلا على ضوء سبب النزول، فمثلاً قول الله تعالى: ﴿ وَاللهُ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَإِنَّمَا تُوَلُواْ فَتَّمَ وَجْهُ اللهِ .. ﴾<sup>(١)</sup> الآية قد يفهم منها جواز التوجه في الصلاة إلى غير القبلة، وهذا الفهم خاطئ، لأن استقبال القبلة شرط لصحة الصلاة، وبمعرفة سبب النزول يتضح فهم الآية، فقد نزلت هذه الآية الكريمة فيمن كان في (سفر)، وأضاع القبلة فلم يعرف جهتها فإنه يجتهد ويتحرّى ثم يصلّي قابلي أي جهة صلّى تصحّ صلاته، ولا تجحب عليه

---

(١) سورة البقرة، الآية: ١١٥

إعادة الصلاة فيها إذا تبيّن له بعد الانتهاء خطأ توجّهه ، فالآية إذاً ليست عامة إنما هي خاصة فيمن جهل القبّلة فلم يعرّف جهّتها .

ومثال آخر على أهمية سبب النزول في فهم الآية أن قوله تعالى :

﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيهَا طَعْمُوا إِذَا مَا اتَّقُوا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ، ثُمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا، ثُمَّ اتَّقُوا وَأَخْسَنُوا، وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُخْسِنِينَ﴾<sup>(١)</sup> .

إنما نزلت في الخمر ، وقد يفهم من هذا النص الكريم إباحة شرب الخمر - كما ظن بعض الجهلة - حيث قالوا : الخمر مباحة واحتجو بالآية الكريمة ، ولو علموا سبب نزولها لم يفتروا ذلك ، فقد روي أنه لما نزل تحريم الخمر في قوله تعالى ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعْلَكُمْ تُفْلِحُونَ﴾<sup>(٢)</sup> قال ناس من أصحاب رسول الله ﷺ : فكيف بن قتلوا في سبيل الله وما تنا ، وكانوا يشربون الخمر وهي رجس؟ فنزلت الآية الكريمة تبيّن أن من شربها قبل التحريم فإن الله قد عفا عنه وليس عليه ذنب أو إثم لأن الله لا يؤاخذ على ما سبق من العبد قبل الإسلام أو قبل التحريم ، وبذلك تفهم الآية ويبقى النص القطعي في تحريم شرب الخمر .

### فوائد معرفة أسباب النزول :

قد يظن بعض الناس أنه لا طائل تحت هذا الفن ، وليس له أثر كبير لجريانه مجرّد التاريخ والقصص ، فإن أسباب النزول - على زعمهم - ليست ضرورية لمن أراد تفسير كتاب الله . وهذا زعم خاطئ ، وقول مردود ، لا يصدر من عالم بالكتاب ، مطلع على أقوال المفسرين . وها نحن ننقل طرفاً من آراء بعض العلماء ، ثم نعقبها بذكر فوائد أسباب النزول .

(١) سورة المائدة ، الآية : ٩٣ .

(٢) سورة المائدة ، الآية : ٩٠ .

قال (الواحدي) : لا يمكن معرفة تفسير الآية دون الوقوف على قصتها ، وبيان نزولها .

وقال (ابن دقيق العيد) : بيان سبب النزول طريق قوي في فهم معانى القرآن .  
وقال (ابن تيمية) : معرفة سبب النزول يعين على فهم الآية ، فإن العلم بالسبب يورث العلم بالسبب .

وهكذا تظهر أهمية هذا الفن من علوم القرآن .

وأما فوائده فيمكن تلخيصها فيما يلي :

أ - معرفة وجه الحكمة البايعة على تشريع الحكم .

ب - تحصيص الحكم بالسبب (عند من يرى أن العبرة بخصوص السبب) .

ج - دفع توهם الخصر ، فيما ظاهره الخصر .

د - معرفة اسم من نزلت فيه الآية ، وتعيين المبهم فيها . إلى غير ما هنالك من فوائد أخرى جليلة .

أمثلة على فوائد النزول :

أولاً : أشكل على (مروان بن الحكم) معنى قوله تعالى : **﴿لَا تَخْسِنَ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوْا، وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا، فَلَا تَخْسِنَهُمْ بِمَفَازَةٍ مِّنَ الْعَذَابِ﴾**<sup>(١)</sup> الآية . فقال لخادمه : اذهب إلى ابن عباس فقل له : (لئن كان كل أمرٍ فرح بما أتي ، وأحب أن يحمد بما لم يفعل معدباً لنعذبَنَّ أجمعون) . فيبين له (ابن عباس) رضي الله عنها ما أزال عنه الإشكال وقال له : إن الآية نزلت في أهل الكتاب - اليهود - حين سألم النبي ﷺ عن شيء فكتمه إيه ، وأخبروه بغيره ، أروه أنهم أخبروه بما سألم عنـه ، واستبـحـمـدوا بذلك إـلـيـه فـنـزـلتـ الآـيـةـ . (رواـتـ الشـيخـانـ) .

(١) سورة آل عمران ، الآية : ١٨٨ .

ثانياً : كما أشكل على (عروة بن الزبير) رضي الله عنه معنى قوله تعالى ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوْ اعْتَمَرَ، فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطْوَّفَ بِهَا...﴾<sup>(١)</sup> الآية . فإن ظاهر الآية الكريمة يشير إلى عدم وجوب السعي بين (الصفا والمروءة) حتى . قال (عروة بن الزبير) لخالته عائشة أم المؤمنين يا خالة : إن الله تعالى يقول : ﴿فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطْوَّفَ بِهَا﴾ فارى أنه لا يأس على الإنسان أن يترك السعي بينها ! فقالت له عائشة : بنس ما قلت يا ابن أخي ، لو كان الأمر كما ذكرت لقال الله تعالى : فلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَلَا يَطْوَّفَ بِهَا .. ثم أخبرته بأن الناس في الجاهلية كانوا يسعون بين الصفا والمروءة وكانوا يحجون في سعيهم (لصئمين) أحدهما : على الصفا يسمى (إسافا) ، والثاني ، على المروءة ويسمى (نائلة) ، فلما دخل الناس في الإسلام تحرج بعض الصحابة من السعي بينها خشية أن يتبعس الأمر بعبادة الجاهلية ، فنزلت الآية الكريمة تدفع عنهم الإثم والحرج وتوجب عليهم السعي لله تعالى لا للأصنام . فقد ردت عائشة على عروة فهمه وكان ذلك بسبب التزول .

ثالثاً - أشكل على بعض الأئمة معنى الشرط في قوله تعالى ﴿وَاللَّاتِي يَتَسْنَنَ مِنَ الْحِيْضُورِ مِنْ نِسَائِكُمْ إِنْ ارْتَبَّمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةَ أَشْهُرٍ...﴾<sup>(٢)</sup> الآية حتى قال الظاهري إن الآية : (التي انقطع دم الحيض عليها لكبر السن) لا عدة عليها إذا لم ترتب ، وقد تبين خطأ فهمهم بسبب التزول ، فإن الآية خطاب لمن لم يعلم ما حكمهن في العدة؟ وارتبا هل عليهن عدة أم لا؟ فيكون معنى ﴿إِنْ ارْتَبَّمْ﴾ أي إن أشكل عليكم حكمهن ، وجهلتم كيف يعتدون بهذا هو حكمهن ، وقد نزلت هذه الآية بعد أن قال بعض الصحابة : إن عدة بعض النساء لم تذكر في القرآن وهن (الصغيرات والآيسات) ، فنزلت الآية الكريمة تبيّن حكم عدة كلٍّ منها ، والله أعلم .

رابعاً - ومن أمثلة فوائد التزول في دفع توهם الخصر ما روی عن الشافعی رحمه الله في قوله تعالى ﴿قُلْ لَا أَجِدُ فِيهَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعُمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ

(١) سورة البقرة ، الآية : ١٥٨ .

(٢) سورة الطلاق ، الآية : ٤ .

يكون ميتة أو دمًا مستقراً أو لحم خنزير فإنه رجس أو فسقاً أهلاً لغير الله به...) الآية فقد قال ما معناه: إن الكفار لما حرموا ما أحل الله، وأحلوا ما حرم الله، وكانوا على المضادة والمحاداة فجاءت الآية مناقضة لغرضهم فكانه قال: لا حلال إلا ما حرمتموه، ولا حرام إلا ما أحلتموه، فلم يقصد حل ما وراءه وإنما القصد إثبات التحرير لا إثبات الحل، قال (إمام الحرمين): وهذا في غاية الحسن ولو لا سبق الشافعي إلى ذلك لما كنا نستجيز مخالفة مالك في حصر المحرمات فيها ذكرته الآية (٢)

### توضيح لمعنى الآية الكريمة:

وتوضيحاً لهذه الفكرة أقول: إن ظاهر الآية الكريمة يدل على حصر المحرمات في هذه الأشياء المذكورة في الآية الكريمة وليس الأمر كذلك، فإن هناك محرمات غير هذه، وإنما وردت الآية بصورة الحصر وليس معناها الحصر للرد على المشركين في تحريرهم ما أحل الله وتحليلهم لما حرم الله.

خامساً - ومن أمثلة فوائد سبب النزول أن نعرف اسم من نزلت فيه ليزول اللبس والإبهام فقد زعم (مروان) أن قوله تعالى ﴿وَالَّذِي قَالَ لَوَالَّذِي أَفِ لَكُمَا..﴾ (٢) الآية أنها نزلت في (عبد الرحمن بن أبي بكر) فرددت عليه عائشة رضي الله عنها هذا الزعم الباطل وبيّنت له سبب نزولها، وتفصيل القصة على ما ذكرها البخاري هي:

«إن مروان كان عاملاً على المدينة، فأراد (معاوية) أن يستخلف (يزيد) فكتب إلى مروان بذلك، فجمع مروان الناس فخطبهم، فذكر يزيد ودعا إلى بيته، وقال: إن أمير المؤمنين أراه الله في يزيد رأياً حسناً، وإن يستخلفه فقد استخلف أبو بكر وعمر، فقال عبد الرحمن، ما هي إلا هرقلية (يعني أنها استبداد للملك كعمل ملوك الروم). فقال مروان: سنة أبي بكر وعمر، فقال عبد الرحمن: (هرقلية)... إنَّ أبا

(١) سورة الأنعام، الآية: ١٤٥.

(٢) أنظر: كتاب الانتقام للسيوطى.

(٣) سورة الأحقاف، الآية: ١٧.

بكر والله ما جعلها في أحد من ولده ولا في أهل بيته، وما جعلها معاوية إلا كرامة لولده، فقال مروان: خذوه فدخل بيت عائشة فلم يقدروا عليه، فقال مروان: إن هذا الذي أنزل الله فيه **﴿وَالَّذِي قَالَ لَوَالدِّي أَفِ لَكُمَا أَتَيْدَانِي أَنْ أَخْرُجَ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِنْ قَبْلِي﴾** الآية. فقالت عائشة من وراء الحجاب: ما أنزل الله فينا شيئاً من القرآن، الا ان الله انزل عذري (براءتي) ولو شئت أن أسمى من نزلت فيه لسميتها <sup>(١)</sup>.

### ما هو سبب النزول:

قد تحصل واقعة، او تحدث حادثة، فتنزل آية او آيات كريمة في شأن تلك الواقعة او الحادثة، فهذا هو ما يسمى بـ (سبب النزول).. وقد يعرض سؤال على النبي ﷺ بقصد معرفة الحكم الشرعي فيه، او الاستفسار عن أمر من امور الدين ، فتنزل بعض الآيات الكريمة فهذا أيضاً ما يسمى بـ (سبب النزول).

مثال الحادثة ما رواه البخاري عن (خطاب بن الأرت) رضي الله عنه قال: كنت قيناً (أي حداداً) وكان لي على (ال العاص بن وائل) دين، فجئت أتقاضاه ديني، فقال لي: لا أعطيك دينك حتى تكفر بمحمد وتعبد اللات والعزى، فقلت: لا أكفر حتى يبتك الله ثم يبعثك ، فقال: إني إذاً لم يتب ثم مبعوث ، فانتظرني إلى ذلك اليوم فسأوقي مالاً، وولداً فأوفيك دينك ، فأنزل الله عز وجل فيه قوله: **﴿أَفَرَأَيْتَ الَّذِي كَفَرَ بِآيَاتِنَا وَقَالَ لَا وَتَعْلَمُ مَالَّا وَوَلَدَّا \* اطْلَعْ الغَيْبَ أَمْ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمَنَ عَهْدًا \* كَلَّا شَكَبَ مَا يَقُولُ وَنَمَدَ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَذَّا \* وَنَرَثَهُ مَا يَقُولُ وَيَأْتِيَنَا فَرِدًا﴾** <sup>(٢)</sup>.

ومثال السؤال ما روي عن (معاذ بن جبل) رضي الله عنه أنه قال: يا رسول الله، ان اليهود تغشانا، ويكترون مسألتنا عن الأهلة، فما بال الملال يبدو دقيقاً ثم يزيد حتى

(١) انظر: صحيح البخاري.

(٢) سورة مرمر، الآيات: ٧٧ - ٨٠.

يستوي ويستدير ثم ينتقض حق يعود كما كان؟ قأنزل الله ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهْلَةِ  
قُلْ هُنَّ مَوَاقِبُ النَّاسِ وَالْحِجَّ..﴾<sup>(١)</sup> الآية.

## كيف يعرف سبب النزول؟

يظهر مما سبق أن أسباب النزول لا يمكن أن تدرك بالرأي، ولا بد فيها من الرواية الصحيحة والسباع، من شاهدوا التنزيل، او وقفوا على الأسباب وبحثوا فيها من الصحابة والتابعين وغيرهم من اكتسبوا علومهم على أيدي العلماء الموثوقين.. وقد قال (ابن سيرين) : سألت (عبيدة) عن آية من القرآن فقال: «اتق الله وقل سداداً . ذهب الذين يعلمون فيها أنزل الله من القرآن». ويعتمد في معرفة سبب النزول على (التقل الصحيح) فإذا صرّح الراوي بلفظ السبب فهو نص صريح فيه كقول الراوي: سبب نزول هذه الآية كذا .. وكذا ..

وكذلك إذا أتى بفأء تعقيبية داخلة على مادة النزول كقوله (حدث كذا .. او مثل النبي عليه السلام عن كذا فنزلت) فهو نص صريح في سبب النزول أيضاً ..

وقد لا تكون الصيغة نصاً في السبب كقوله (نزلت هذه الآية في كذا ..) فقد يراد منه سبب النزول، وقد يراد ما تضمنته الآية من أحكام، فيكون مثل قوله: عَنِ  
بهذه الآية كذا .. قال (الزرκشي) في البرهان: قد عُرِفَ من عادة الصحابة والتابعين  
أن أحدهم إذا قال: نزلت هذه الآية في كذا .. فإنه يريد بذلك أن هذه الآية تتضمن  
هذا الحكم، لا أن هذا كان السبب في نزولها. وقال (ابن تيمية): قوله: (نزلت هذه  
الآية في كذا يراد به تارة سبب النزول، ويراد به تارة أن ذلك داخل في الآية وإن لم  
يكن السبب فيه).

## هل يتعدد سبب النزول؟

كثيراً ما يذكر المفسرون لنزول الآية أسباباً متعددة؛ رأى تمد في مثل هذه الحالة  
أن ننظر إلى العبارة التي قالوها، ونستطيع أن نستخلص ما يلي :

(١) سيرة البقرة، الآية: ١٨٩.

أولاً: أن يعبر كل منها بقوله (نزلت هذه الآية في كذا..) ويدرك أمراً آخر غير الذي ذكره الأول، فيحمل على انه استنباط للحكم، وتفسير لمعنى الآية، فلا منافاة بينها كما مر لأنه ليس بسبب للتزول.

ثانياً: أن يعبر احدها بقوله (نزلت الآية في كذا..) ويصرح الآخر بذلك سبب التزول فالمعتمد هنا (التصريح) مثاله ما رواه في البخاري عن (ابن عمر) رضي الله عنه قال: أُنزِلت **﴿نَسَوْمٌ حَرَثٌ لَّكُمْ..﴾**<sup>(١)</sup> الآية في إثبات النساء في أدبارهن، وروى مسلم في صحيحه عن (جابر) رضي الله عنه قال: كانت اليهود تقول: من أنت امرأة من ذُبَّرِها في قُبَّلِها جاء الولدُ أحوالَ فأنزل الله **﴿نَسَوْمٌ حَرَثٌ لَّكُمْ..﴾** الآية فالمعتمد هنا الثاني وهو حديث جابر لأنه نص في السبب فهو نقل، وقول ابن عمر ليس بنص فيحمل على انه استنباط للحكم وتفسير له.

ثالثاً: أن يذكر كل واحد سبباً صريحاً للتزول غير الآخر فيعتمد هنا الصحيح دون الضعيف.

مثاله: ما أخرجه الشیخان عن جندب قال: اشتكي النبي ﷺ فلم يقم ليلة او ليلتين، فاتته امرأة فقالت: يا محمد، ما أرى شيطانك إلا قد تركك فأنزل الله **﴿وَالضَّحْيَ وَاللَّيلِ إِذَا سَجَنَ مَا وَدَعَكَ رَبِّكَ وَمَا قَلَ﴾**<sup>(٢)</sup>.

وأخرج (الطبراني): أن جرؤا دخل بيت النبي ﷺ فدخل تحت السرير فمات، فمكث النبي أربعة أيام لا ينزل عليه الوحي، فقال: يا خولة ما حدث في بيت رسول الله ﷺ جبريل لا يأتيني؟ فقلت في نفسي: لو هيأت البيت وكنته، فأهويت بالمكنته تحت السرير فاخترت المجزو، فجاء النبي ترعد لحيته - وكان إذا نزل عليه أخذته الرعدة - فأنزل الله: **﴿وَالضَّحْيَ وَاللَّيلِ إِذَا سَجَنَ مَا وَدَعَكَ رَبِّكَ وَمَا قَلَ﴾**. فنعتمد على الرواية الأولى لأنها في الصحيحين. قال (ابن حجر) في شرح البخاري

(١) سورة البقرة، الآية: ٢٢٣.

(٢) سورة الضحى، الآيات: ١ - ٢.

قصة جبريل بسبب (الجرو) مشهورة لكن كونها سبب نزول الآية غريب، وفي إسناده من لا يعرف فالمعتمد ما في الصحيح<sup>(١)</sup>.

رابعاً: ان يستوي الاستنادان في الصحة، فترجع احدهما على الآخر لوجه من وجوه الترجيحات كذكر الرواية انه حضر القصة مثلاً او نحو ذلك.

مثاله: ما اخرجه (البخاري) عن ابن مسعود قال: كنت امشي مع النبي ﷺ بالمدينة وهو يتوكل على عصيب، فمر بنفر من اليهود، فقال بعضهم: لو سألكموه، فقالوا: حدثنا عن الروح، فقام ساعة ورفع رأسه، فعرفت انه يوحى إليه، حق صعد الوحي ثم قال: **﴿قُلِّ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّيِّ، وَمَا أُوتِيْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾**<sup>(٢)</sup>.

وما اخرجه (الترمذى) وصححه عن ابن عباس رضي الله عنها قال: قالت قريش لليهود أعطونا شيئاً نسأل هذا الرجل عنه؟ فقالوا: اسألوه عن الروح، فأنزل الله **﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ﴾** الآية.. فهذه الرواية تقتضي أنها نزلت بمكة، والأولى تقتضي أنها نزلت بالمدينة، فترجع الرواية الاولى لأنَّ (ابن مسعود) كان حاضر القصة، ثم ما رواه البخاري يرجع على ما رواه غيره.

خامساً: ان تكون كل من الروايتين صحيحة الإسناد، وأن يكون بينها تقارب في المدة، فتنزل الآية او الآيات بسبب الحادثتين معاً، ونتهي الى الجمع بين الروايتين.

مثاله: ما أخرجه البخاري عن ابن عباس (رضي الله عنها) أن هلال بن امية قدف امرأته عند النبي ﷺ بشريرك بن سمحاء ، فقال النبي ﷺ : «البينة أو حد في ظهرك»، فقال يا رسول الله: إذا رأى احدنا مع امرأته رجلاً ينطلق يتلمس البينة، فجعل النبي ﷺ يقول «البينة أو حد في ظهرك»، فقال: والذي بعثك بالحق اني

---

(١) انظر: الأئقان، صفحة ٣٣.

(٢) سورة النساء، الآية: ٨٥.

لصادق ، ولينزلن الله تعالى ما يبرئه ظهري من المد ، فنزل جبريل ، وأنزل الله عليه ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ...﴾ حتى بلغ ﴿إِنْ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ﴾<sup>(١)</sup> .

وما أخرجه (الشيخان) عن سهل بن سعد قال : جاء (عويم بن نصر) إلى (عاصم ابن عدي) فقال : إسأل رسول الله عن رجل وجد مع امرأته رجلاً أبنته فيقتل به أم كيف يصنع ؟ فسأل (عاصم) رسول الله ﷺ فعاب السائل ، فأخبر عاصم عويمراً ، فقال : والله لأتين رسول الله فلاسأله ، فأناه فقال ﷺ : إنه قد أنزل فيك وفي صاحبتك قرآن وتلا الآية الكريمة ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ، وَمَنْ يَكُنْ لَهُ شَهَدَاءِ إِلَّا أَنفُسُهُمْ...﴾ الآية .

وطريق الجمع بينها أن نقول : إن أول من وقع له ذلك (هلال) وصادف مجيء (عويم) أيضاً فنزل فيها جميعاً .

قال ابن حجر : ولا مانع من تعدد الأسباب .

سادساً : إن لا يمكن الجمع بين الروايات الصحيحة ، فيحمل على تعدد التزول وتكرره ، لأن المدة بينهما بعيدة .

مثاله : ما روي في الصحيحين عن (المستيب) قال : لما حضرت أبي طالب الوفاة دخل عليه رسول الله وعنه أبو جهل ، وعبد الله بن أبي أمية فقال : أي عم ، قل (لا إله إلا الله) كلمة أحاج لك بها عند الله . فقال أبو جهل ، وعبد الله ، أترغب عن ملة عبد المطلب ، فلم يزلا يكلمانه حتى قال : هو على ملة عبد المطلب ، فقال النبي ﷺ لاستغفرن لك ما لم أنه عن ذلك فنزلت ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آتَنَا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ...﴾<sup>(٢)</sup> الآية .

وما أخرجه الترمذى عن علي (رضي الله عنه) قال : سمعت رجلاً يستغفر لأبويه

(١) سورة النور ، الآية : ٦ .

(٢) سورة التوبة ، الآية : ١١٣ .

وَمَا مُشْرِكٌ كَانَ فَقُلْتَ تَسْتَغْفِرُ لِأَبْوِيكَ وَمَا مُشْرِكٌ كَانَ فَقُلْتَ إِنَّمَا كَانَ لِنَبِيٍّ ..<sup>١٠</sup> الآية.

وروي أيضاً أن النبي ﷺ خرج يوماً إلى المقابر، فجلس إلى قبر منها فناجاه طويلاً ثم بكى فقال: «إن القبر الذي جلست عنده قبر أمي، وإنني استأذنت ربي في الدعاء فلم يأذن لي فأنزل على: «إِنَّمَا كَانَ لِنَبِيٍّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ»، الآية». قال السيوطي: فيجمع بين هذه الأحاديث ببعد التزول.

هل العبرة بعموم اللفظ أم بخصوص السبب؟

اختلف علماء الأصول في مسألة دقيقة وهي: هل العبرة بعموم اللفظ أم بخصوص السبب؟ أي أنه إذا وقعت حادثة فنزلت في شأنها آية كريمة، فهل يقتصر حكم هذه الآية على تلك الحادثة أو الواقعة او الشخص الذي نزلت فيه، أم يتعدى الحكم إلى الجميع؟

فجمهور العلماء يذهبون إلى أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، وهذا هو الصحيح، وهناك رأي آخر بأن العبرة بخصوص السبب.

قال (السيوطى) رحمه الله في كتابه: الاتقان في علوم القرآن.

ومن الأدلة على اعتبار عموم اللفظ احتجاج الصحابة وغيرهم في وقائع بعموم آيات نزلت على أسباب خاصة، كنزول آية الظهار في (سلمة بن صخر) وأية اللعان في شأن (هلال بن أمية) وحد القذف في رمأة عائشة، ثم تعمد الحكم إلى غيرهم لعموم اللفظ، وقد ورد عن (ابن عباس) ما يدل على اعتبار العموم، فإنه قال به في آية السرقة مع أنها نزلت في امرأة سرقت.. ثم روى عن (نجدة الحنفي) قال: شالت ابن عباس عن قوله تعالى **«وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوهُمَا أَيْدِيهِمَا»**<sup>(١١)</sup> أخاً أم عام؟ قال: بل عام. قال (ابن تيمية): قد يجيء كثيراً من هذا الباب

---

(١) سورة المائدة، الآية: ٣٨.

قولهم: هذه الآية نزلت في كذا - لا سيما إن كان المذكور شخصاً - كقوفهم إن آية الظهار نزلت في امرأة (ثابت بن قيس) وإن آية الكلالة نزلت في (جابر بن عبد الله)، وان قوله تعالى **﴿أَنْ أَخْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ﴾**<sup>(١)</sup> نزلت في بني قريظة وبني النضير ، ونظائر ذلك . فالذين قالوا ذلك لم يقصدوا ان حكم الآية يختص بأولئك الأعیان دون غيرهم ؟ فإن هذا لا يقوله مسلم ولا عاقل على الإطلاق . وقال (الزمخشري) في تفسير سورة الممزة: يجوز أن يكون السبب خاصاً ، والوعيد عاماً ليتناول كل من باشر ذلك القبيح ، ولن يكون ذلك جارياً مجرى التعریض<sup>(٢)</sup> والله تعالى أعلم .

(١) سورة المائدة، الآية: ٤٩.

(٢) انتهى بتصرف من كتاب (الاتقان في علوم القرآن).

## الفَصْلُ الثَّالِثُ

# حِكْمَةُ نُزُولِ الْقُرْآنِ مُفَرِّقًا

نَزُولُ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ :

شَرْفُ اللَّهِ هَذَا الْأَمْةِ الْمُحَمَّدِيَّةِ، فَأُنْزَلَ عَلَيْهَا كِتَابُهُ الْمُعْجَزُ - خَاتَمُ الْكِتَبِ السَّمَوَيَّةِ - لِيَكُونَ دُسْتُورًا لِحَيَاةِ أَهْلِهَا، وَعَلاَجًا لِمَشَاكِلِهَا، وَبَلْسَمًا شَافِيًّا لِعَلَيْهَا وَأَمْرَاضِهَا، وَآيَةً مُحَمَّدٍ وَفَخَارٌ عَلَى اَصْطَفَاهُ هَذَا الْأَمْةُ، وَاخْتِيَارُهَا لِحَمْلِ أَقْدَسِ الرِّسَالَاتِ السَّمَوَيَّةِ، حِيثُ أَكْرَمَهَا اللَّهُ بِإِنْزَالِ أَشْرَفِ كِتَابٍ، وَخَصَّهَا بِالْأَنْتَسَابِ إِلَى أَشْرَفِ مُخْلُوقٍ (مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ) ﷺ. وَبِنَزُولِ هَذَا الْقُرْآنِ اكْتَمَلَ عَقْدُ الرِّسَالَاتِ السَّمَوَيَّةِ، فَشَعَّ النُّورُ عَلَى الْعَالَمِ، وَسَطَعَ الضَّيَاءُ عَلَى الْكَوْنِ، وَوَصَّلَتْ هُدَايَةُ اللَّهِ إِلَى الْخَلْقِ، وَكَانَ هَذَا النَّزُولُ بِوَاسِطَةِ أَمِينِ السَّمَاءِ (جَبَرِيلٌ) عَلَيْهِ السَّلَامُ، يَبْطِئُ بَهُ عَلَى قَلْبِ النَّبِيِّ ﷺ لِيَلْبِعَهُ وَحْيُ اللَّهِ، وَفِي ذَلِكَ يَقُولُ اللَّهُ جَلَّ ثَنَاؤُهُ: ﴿نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ﴾<sup>(١)</sup> عَلَى قَلْبِكُ لِتَكُونَ مِنَ الْمَنْذُرِينَ \* بِلِسَانِ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ \* .

كَيْفَ نَزَّلَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ؟

لِلْقُرْآنِ الْكَرِيمِ تَنَزَّلَانِ:

الْأَوْلَى: مِنَ الْلَّوْحِ الْمَحْفُوظِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا (جَلَّ ثَنَاؤُهُ) فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ.

(١) سُورَةُ الشَّعَرَاءِ، الآيَاتُ: ١٩٣ - ١٩٥.

الثاني: من السماء الدنيا إلى الأرض (منرقاً) في مدة ثلاث وعشرين سنة.

أما التنزيل الأول: فقد كان في ليلة مباركة من ليالي الدهر هي (ليلة القدر) أنزل في القرآن كاملاً إلى (بيت العزة) في السماء الدنيا، ويبدل عليه عدة نصوص وهي:

آ - قوله تعالى: ﴿ حم \* والكتابُ المبِينٌ \* إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾<sup>(١)</sup>

ب - قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ، وَمَا أَدْرَاكُمْ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴾<sup>(٢)</sup>

ج - قوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ ﴾<sup>(٣)</sup>

فقد دلت هذه الآيات الثلاث على ان القرآن أنزل في ليلة واحدة، توصف بأنها مباركة، وتسمى (ليلة القدر) وهي من ليالي شهر رمضان، ويعتبر أن يكون هذا التزول هو التزول الأول إلى بيت العزة في السماء، لأنه لو اريد به التزول الثاني على النبي ﷺ لما صحّ أن يكون في ليلة واحدة، وفي شهر واحد هو (شهر رمضان) لأن القرآن إنما نزل في مدة طويلة هي مدة البعثة ٢٣ سنة، ونزل في غير رمضان في جميع الأشهر، فتعين أن يكون المراد به (التزول الأول) وقد جاءت الاخبار الصحيحة تؤيد ذلك منها:

آ - عن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال: (فُصلَّ القرآنُ مِنَ الذَّكْرِ فُوضِعَ فِي بَيْتِ الْعَزَّةِ مِنَ السَّمَاوَاتِ الدُّنْيَا، فَجُعِلَ جَبَرِيلُ يَنْزَلُ بِهِ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ)<sup>(٤)</sup>

ب - وعن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال: (أَنْزَلَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِشَيْءٍ جَمْلَةً وَاحِدَةً إِلَى سَمَا

(١) سورة الدخان، الآية: ١-٣.

(٢) سورة القدر، الآيات: ١، ٢.

(٣) سورة البقرة، الآية: ١٨٥.

(٤) رواه الحاكم.

الدنيا ، وكان موضع النجوم ، وكان الله ينزله على رسوله ﷺ بعضاً في إثر بعض )<sup>(١)</sup>.

ج - وروى عن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال: (أنزل القرآن في ليلة القدر في شهر رمضان إلى سماء الدنيا جلة واحدة، ثم انزل نجوماً) <sup>(٢)</sup>. قوله نجوماً: أي أجزاء متفرقة..

فهذه الروايات الثلاث رواها السيوطي في كتابه (الاتقان في علوم القرآن) وبين أنها كلها صحيحة، كما روی (السيوطی) أيضاً عن ابن عباس رضي الله عنها أنه سأله (عطاء بن الأسود) فقال: (أوقع في قلبي الشك قوله تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ﴾ وقوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ﴾ وهذا انزل في شوال، وفي ذي القعدة، وفي ذي الحجة، وفي المحرم وصفر، وشهر ربيع، فقال ابن عباس: إنه أنزل في رمضان في ليلة القدر، جلة واحدة، ثم أنزل على موضع النجوم رسلاً في الشهور وال أيام).

يريد بقوله (موقع النجوم) وبقوله (رسلاً) أي انه انزل منجماً مفرقاً، يتلو بعضاً على تؤدة ورفق. وذكر (السيوطی) أن القرطبي نقل حكاية الاجاع على نزول القرآن جلة من اللوح المحفوظ الى بيت العزة في السماء الدنيا. ولعل الحكمة في هذا النزول هي: نفحيم أمر القرآن، وأمر من نزل عليه، ياعلام سكان السموات السبع أنَّ هذا آخر الكتب المنزلة على خاتم الرسل لأشرف الأمم قد قربناه إليهم لتنزله عليهم.

قال السيوطي: (ولولا أن الحكمة الالهية اقتضت وصوله إليهم منجماً بحسب الواقع لم بط به إلى الأرض جلة كسائر الكتب المنزلة قبله، ولكنَّ الله سبحانه بابنَ (أي

---

(١) رواه الحاكم والبيهقي.

(٢) رواه الطبراني.

خالف) بينه وبينها ، فجعل له الأمرين : إنزاله جملة ، ثم انزاله مفرقاً ، تشريفاً للمنزل عليه )<sup>(١)</sup>.

## ٢ - التنزيل الثاني :

وأما التنزيل الثاني فقد كان من السماء الدنيا على قلب النبي ﷺ منجماً (أي مفرقاً) في مدة ثلاثة وعشرين سنة وهي من حينبعثة إلى حين وفاته صلوات الله وسلامه عليه . والدليل على هذا النزول وأنه نزل منجماً قول الله تعالى في سورة الإسراء :

أ - «وَقَرَأْنَا فَرَقَنَاهُ لِتَفَرَّأُوا عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ، وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلًا» )<sup>(٢)</sup> .

وقوله تعالى في سورة الفرقان :

ب - «وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ إِنْتَ بِهِ فُؤَادُكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا» )<sup>(٣)</sup> .

روي أن اليهود والمشركين عابوا على النبي ﷺ نزول القرآن مفرقاً ، واقترحوا عليه أن ينزل جملة واحدة حتى قال اليهود له : يا أبا القاسم لو لا أنزل هذا القرآن جملة واحدة كما أنزلت التوراة على موسى ، فأنزل الله هاتين الآيتين ردأ عليهم ، وهذا الرد - كما يقول الزرقاني - يدل على أمرين :

أحدهما : أن القرآن نزل مفرقاً على النبي ﷺ .

والثاني : أن الكتب السماوية قبله نزلت جملة ، كما اشتهر ذلك بين جهور العلماء حتى كاد يكون إجماعاً .

(١) انظر : الأنقاض ، ص ٤٢ .

(٢) سورة الإسراء ، الآية : ١٠٦ .

(٣) سورة الفرقان ، الآية : ٣٢ .

ووجه الدلالة على هذين الأمرين: أن الله تعالى لم يكذبهم فيما أدعوا من نزول الكتب السماوية جلة، بل أجاهم بيان الحكمة في نزول القرآن مفرقاً ولو كان نزول الكتب السماوية مفرقاً كالقرآن لردا عليهم بالتكذيب، وباعلان ان التنجيم هو سنة الله فيما أنزل على الأنبياء من قبل، كما رد عليهم حين طعنوا على الرسول وقالوا: ﴿مَا هَذَا الرَّسُولُ إِلَّا يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ﴾<sup>(١)</sup> رد عليهم بقوله ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الرُّسُلِ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ﴾<sup>(٢)</sup>.

### حكمة نزول القرآن منجحاً:

لنزول القرآن الكريم منجحاً (أي مفرقاً) حِكْمَةً جليلةً، وأسرار عديدة عرفها العالمون، وغفل عنها الجاهلون، ونستطيع أن نحملها فيما يأتي وهي:

أولاً : تثبيت قلب النبي ﷺ أمام أذى المشركين.

ثانياً : التلطف بالنبي ﷺ عند نزول الوحي.

ثالثاً : التدرج في تشريع الأحكام السماوية.

رابعاً : تسهيل حفظ القرآن وفهمه على المسلمين.

خامساً : مسيرة الحوادث والواقع ، والتنبيه عليها في حينها.

سادساً : الإرشاد إلى مصدر القرآن ، وأنه تنزيل الحكم الحميد.

ولنبدأ بشيء من التفصيل عن هذه الحكم العديدة، التي اجلناها فيما سبق فنقول ومن الله نستمد العون:

(١) سورة الفرقان، الآية: ٧.

(٢) سورة الفرقان، الآية: ٢٠. انظر مناهل العرفان. ص ٤٦.

أولاً : أما الحكمة الأولى وهي (تشبيت قلب النبي ﷺ) فقد ذكرتها الآية الكريمة في معرض الرد على المشركين ، حين اقترحوا أن ينزل القرآن جملة واحدة كما نزلت الكتب السماوية السابقة فرد الله عليهم بقوله ﴿كذلك لنشبت به فؤادك ورثناه ترتيلًا﴾<sup>(١)</sup> وتشبيت قلب النبي ﷺ أنها هو رعاية من الله وتأييد لرسوله أمام تكذيب خصومه له وإيذائهم الشديد له ولأتباعه ، فقد كانت الآيات الكريمة تنزل على رسول الله ﷺ (تسليمة) له وشحذاً همته للمضي في طريق الدعوة منها اعترضته المصاعب والشدائد ، وقوية لقلبه الشريف ، فقد تعهده الله سبحانه وتعالى بما يخفف عنه الشدائـد والآلام ، فكان اذا اشتد الأذى عليه نزلت الآيات تسليمة له وخفيفاً عما يلقاه ، وكانت التسلية تارة عن طريق قصص الأنبياء والمرسلين ليقتدي بهم في صبرهم وجهادهم كما قال تعالى ﴿وَلَقَدْ كَذَبَتِ رُسُلٌ مِّنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كَذَبُوا وَأَوْذَبُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ نَصْرًا﴾<sup>(٢)</sup> الآية . و قوله تعالى ﴿فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنْ الرَّسُلِ﴾<sup>(٣)</sup> و قوله ﴿وَاصْبِرْ لِحَكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَغْيِنَتِنَا﴾<sup>(٤)</sup> .

وقد أوضح الباري جلت عظمته الحكمة من ذكر قصص الأنبياء فقال وهو أصدق القائلين : ﴿وَكُلَا نَفْسَنِ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبِيَاءِ الرَّسُلِ مَا نَبَتَ بِهِ فُؤَادُكَ، وَجَاهَكَ فِي هَذِهِ الْحَقَّ وَمَوْعِظَةً وَذَكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(٥)</sup> و تارة كانت التسلية عن طريق الوعد بالنصر والتأييد للنبي ﷺ ك قوله تعالى ﴿وَيُنْصَرُكَ اللَّهُ نَصْرًا عَزِيزًا﴾<sup>(٦)</sup> وك قوله ﴿وَلَقَدْ سَبَقْتَ كَلْمَاتِنَا لِعِبَادِنَا الْمَرْسَلِينَ \* إِنَّهُمْ لَمْ يَنْصُرُوهُنَّ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمْ الْفَالِبُونَ﴾<sup>(٧)</sup> .

(١) سورة الفرقان ، الآية : ٣٢ .

(٢) سورة الأنعام ، الآية : ٣٤ .

(٣) سورة الأحقاف ، الآية : ٣٥ .

(٤) سورة الطور ، الآية : ٤٨ .

(٥) سورة هود ، الآية : ١٢٠ .

(٦) سورة الفتح ، الآية : ٣ .

(٧) سورة الصافات ، الآيات : ١٧١ - ١٧٣ .

وأخرى تكون التسلية عن طريق إخبار الرسول باندحار أعدائه وانهزامهم كما في قوله تعالى **﴿سيهزمُ الجمعُ ويولونَ الدُّبُر﴾**<sup>(١)</sup> وقوله **﴿قُلْ لِلّذِينَ كَفَرُوا سُتُّلُّبُونَ وَتُخْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَيُشَرَّكُونَ﴾**<sup>(٢)</sup>. إلى آخر ما هنالك من ألوان في التخفيف عن قلب الرسول، وتطييب نفسه وفؤاده، ولا شك أن في تجدد نزول الوحي، وتكرر هبوط الأمين جبريل بالأيات البينات، التي فيها تسلية للنبي ﷺ وفيها الوعيد بالنصر والحفظ والتأييد، كان لها أعظم الأثر في ثبيت قلب الرسول لمتابعة الدعوة، والمضي في تبليغ الرسالة الإلهية، لأن الله معه، وهل يشعر بالخذلان والفتور من كانت عنابة الله تحوطه وعينه ترعاه؟

ثانياً - أما الحكمة الثانية وهي : (التلطف بالنبي ﷺ) عند نزول الوحي، فقد كانت بسبب روعة القرآن وهبته، كما قال تعالى **﴿إِنَا سَنُّلُقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا﴾**<sup>(٣)</sup> فالترآن - كما هو مقطوع به - كلام الله العجز ، الذي له جلال ووقار، وهيبة وروعه وهو الكتاب الذي لو نزل على جبل لتفتت وتصدع من هبته وجلاله كما قال تعالى **﴿لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مَتَصَدِّعًا مِنْ خُشُبَةِ اللَّهِ﴾**<sup>(٤)</sup> فكيف اذا بقلب النبي الرقيق، هل يستطيع ان يتلقى جميع القرآن دون ان يتأثر ويضطرب ويشعر بروعه القرآن وجلاله !! ولقد اوضحت السيدة عائشة حالة الرسول حين ينزل عليه القرآن، وما يلاقيه من شدة وھول من اثر التنزيل، فقالت : (كما رواه البخاري) ولقد رأيته حين ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه (اي ينفصل) وإن جبيه ليتفصد عرقاً. يتفصد : أي يتصلب عرقاً وذلك من شدة الوحي ووطأته على النبي ﷺ ..

ثالثاً : وأما الحكمة الثالثة وهي : (الدرج في تشريع الاحكام) فقد كانت جلية

(١) سورة القمر ، الآية: ٤٥.

(٢) سورة آل عمران ، الآية: ١٢.

(٣) سورة المزمل ، الآية: ٥.

(٤) سورة الحشر ، الآية: ٢١.

واضحة، حيث سلك القرآن الكريم مع البشرية - وخاصة منهم العرب - طريق الحكمة ففطمهم عن الشرك، وأحيا قلوبهم بنور الإيمان، وغرس في نفوسهم حب الله ورسوله، والإيمان بالبعث والجزاء، ثم انتقل بهم بعد هذه المرحلة - مرحلة تثبيت دعائم الإيمان - إلى العبادات فبدأهم بالصلوة قبل الهجرة، ثم ثنى بالصوم وبالزكوة في السنة الثانية من الهجرة، ثم ختم بالحج في السنة السادسة منها، وكذلك فعل في العادات الموارثة. زجرهم أولاً عن الكبائر، ثم نهادهم عن الصغائر في شيء من الرفق، وتدرج بهم في تحريم ما كان مستأصلاً في نفوسهم كالخمر والربا والميسر، تدريجاً حكماً، استطاع بذلك أن يقتلع الشرّ والفساد من جذوره اقتلاعاً كاملاً، ولنأخذ بعض الأمثلة على ذلك التشريع الحكيم، الذي نجح في انتهاجه القرآن، في معالجة الأمراض الاجتماعية (تحريم الخمر) الذي كان داءً مستشرياً عند العرب، كيف استطاع أن يمحوه ويقضي عليه الإسلام؟ لقد انتبه القرآن في تحريمه أربع مراحل، كما هو الشأن في تحريم الربا، فلم يحرمه دفعه واحدة لأنهم كانوا يتعاطون شرب الخمر كما يشرب الواحد منا الماء الزلال، فلم يكن من الحكمة أن يحرمه عليهم دفعه واحدة، وإنما حرمه بالتدریج، فبدأ أولاً بالتنفير منه بطريق غير مباشر فنزل قوله تعالى **﴿وَمِنْ نَمَراتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَابِ تَتَخَذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا..﴾**<sup>(١)</sup> الآية فقد أخبر تعالى أنه قد أنعم على الناس بهاتين الشجرتين (النخيل، والأعناب) يستخرجون منها (السكر) أي الخمر الذي يسكر و(الرزق الحسن) الذي ينتفع منه الناس من مأكول ومشروب، فمدح الثاني ووصفه بأنه رزق حسن، وأخبر عن الأول بأنه (سكر) أي شيء يسكر ويدهّب بعقل الإنسان وبهذه المباهنة في الوصف يتضح لكل عاقل الفارق الكبير بين الأمرين المذكورين.

**المرحلة الثانية:** جاء التنفير المباشر عن طريق المقارنة العملية بين شيئين: شيء فيه نفع مادي ضئيل، وشيء فيه ضرر جسمي وصحي وعقلي جسيم، وفيه كذلك زيادة

(١) سورة التحل، الآية: ٦٧.

على الاضرار العظيمة مهلكة للإنسان عن طريق وقوعه في الإثم الكبير. استمع إلى قوله تعالى **﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ، قُلْ: فِيهَا إِثْمٌ كَبِيرٌ، وَمَنَافِعٌ لِلنَّاسِ وَإِنَّمَا أَكْبَرُ مِنْ تَنْفِعِهَا...﴾**<sup>(١)</sup> الآية. المراد بالمنافع هنا: المنافع المادية التي كانوا يستفيدونها من وراء التجارة والبيع للخمر حيث يرجون منها ، كما يرجون من وراء الميسر ، وقد جمع القرآن بين الخمر والميسر في الآية الكريمة ، ولا شك ان النفع في الميسر (مادي) بحث حيث يربع بعض المقامرين فكذلك في الخمر.

قال العلامة القرطبي في تفسيره عند تفسير هذه الآية: قوله تعالى **﴿وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ﴾** (أما في الخمر فربع التجارة، فإنهم كانوا يجلبونها من الشام بـشخص، فيبيعونها في الحجاز بربع، هذا أصح ما قيل في متفعها). وبالمقارنة بين هذين الشيئين تبين أن الإسلام نفر من الخمر عن طريق بيان اضرارها الجسيمة ولكنه لم يحرّمها: وقد روي في سبب نزول هذه الآية ان جماعة من المسلمين فيهم عمر بن الخطاب جاءوا الى الرسول الكريم فقالوا يا رسول الله: اخبرنا عن الخمر؟ فإنها مذهبة للعقل، مضيعة للهال، منهكة للجسم؟ فأنزل الله عز وجل **﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ...﴾** الآية.

وفي المرحلة الثالثة: كان التحريم للخمر ، ولكنه كان (تحريماً جزئياً) حيث نزل قوله تعالى: **﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ...﴾**<sup>(٢)</sup> الآية. فقد حرم الله عليهم الخمر وقت الصلاة فقط حتى يصحوا من سكرهم ، فكان المسلمون يشربونها ليلاً وفي غير أوقات الصلاة ، وقد روي في سبب نزول هذه الآية أن (عبد الرحمن بن عوف) صنع وليمة فدعا إليها بعض الصحابة ، قال (علي بن أبي طالب): فدعانا وسقانا الخمر ، فأخذت الخمر منا ، وحضرت الصلاة فقدموني لأصلح لهم إماماً فقرأت (قل يا أيها الكافرون. أعبد ما

(١) سورة البقرة، الآية: ٢١٩.

(٢) سورة النساء ، الآية: ٤٣.

تَعْبُدُونَ . وَتَخْنُ تَعْبُدُ مَا عَبَدْتُمْ ) الْآخِرُ ذَلِكَ أَيْ أَنَّهُ لَسْكُرٌ غَيْرُ فِيهَا ، فَنَزَّلَتِ الْآيَةُ  
الْكُرِيمَةُ .

وَفِي الْمَرْجَلَةِ الْرَّابِعَةِ : وَهِيَ الْمَرْجَلَةُ الْأُخِيرَةُ كَانَ التَّحْرِيمُ الْكُلِّيُّ ، الْقَاطِعُ الْمَانِعُ ،  
حِيثُ نَزَّلَ قَوْلَهُ تَعَالَى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ  
وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنَبُوهُ لَعْلَكُمْ تَفْلِحُونَ \* إِنَّمَا يُرِيدُ  
الشَّيْطَانُ أَنْ يُؤْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ، وَيُصَدِّكُمْ عَنْ ذَكْرِ  
اللهِ وَعَنِ الصَّلَاةِ ، فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ..﴾<sup>(١)</sup> ؟ وَسَبَبَ نَزْوُلُ هَذِهِ الْآيَاتِ الْكُرِيمَةِ عَلَى  
مَا ذَكَرَهُ الْمُفْسِرُونَ هُوَ : أَنَّ بَعْضَ الصَّحَابَةِ صَلَوَتُوا الْعِشَاءَ ثُمَّ شَرَبُوا الْخَمْرَ وَجَلَسُوا  
يَتَسَامِرُونَ ، فَلَعِبَتِ الْخَمْرُ فِي رُؤُسِهِمْ وَكَانَ فِيهِمْ ( حَزَّةُ بْنُ عَبْدِ الْمَطَّلِبِ ) عَمَّ النَّبِيِّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَكَانَتْ جَارِيَةً صَغِيرَةً تَنْشَدُهُمْ وَتَغْتَبُهُمْ ، فَقَالَتْ ضَمِّنْ نَشِيدَهَا :

اَلَا يَا حَزَّ لِلشُّرُفِ الْتَّوَاءِ وَمُسْنَ مُعَقَّلَاتِ بِالْفَنَاءِ

تَهْبَحْ حَزَّةُ عَلَى النُّوقِ (الْاِبْلِ) الَّتِي كَانَتْ بِجُوارِ الدَّارِ ، فَقَامَ حَزَّةُ فَجَبَ اسْمَةً  
نَاقِيًّا (عَلَيْهِ) وَبَقَرَ خَاصِرَتِهِما - وَهُوَ فِي حَالَةِ السُّكْرِ - فَأَخْبَرَ عَلَيْهِ بِذَلِكَ فَتَأَلَّمَ أَشَدَّ  
الْأَلْمِ وَذَهَبَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَشْكُرُهُ مَا فَعَلَ عَمَّهُ ( حَزَّةُ ) فَجَاءَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْبَثُ  
وَيَلْوُمُهُ عَلَى صَنْيِعِهِ ، فَجَعَلَ حَزَّةً يَنْظُرُ إِلَيْهِ نَظَرَةً غَرِيبَةً ( يَصْرُبُ بَصَرَهُ وَيُخْفِضُهُ ) ثُمَّ  
خَاطَبَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَنْ مَعَهُ بِقَوْلِهِ : وَهُمْ أَنْتُمْ إِلَّا تَعْبِدُ لَأْيِ؟ فَعَلِمَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ  
عَمَّهُ ثَمِيلٌ (أَيْ سَكَرَانٌ) فَلَمْ يُؤْخُذْهُ ، فَقَالَ عَمْرُ عَنْدَهُ : اللَّهُمَّ بَيْنَ لَنَا فِي الْخَمْرِ بَيْانًا  
شَافِيًّا ، فَانْزَلْ اللَّهُ عَزَّلَهُ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ ) الْآيَةُ .  
وَهَكُذَا تَمَ تَحْرِيمُ الْخَمْرِ تَحْرِيماً (بِالْتَّدْرِجِ) ، فَكَانَ فِي ذَلِكَ أَعْظَمُ حِكْمَةً جَلِيلَةً سَلَكَهَا  
الْإِسْلَامُ فِي مَعَالِجَةِ الْأَمْرَاضِ الْإِجْتَمَاعِيَّةِ ، وَقَدْ جَاءَ فِي كِتَابٍ ( مَنَاهِلُ الْعِرْفَانِ ) لِلْزَّرْقَانِيِّ  
مَا نَصَّهُ : ( وَتَدْرَجَ الْإِسْلَامُ بَهِمْ فِي تَحْرِيمِ مَا كَانَ مُسْتَأْصِلًا فِيهِمْ كَالْخَمْرِ ، تَدْرَجًا حَكِيمًا  
حَقَّ الْغَايَةِ ، وَانْقَذَهُمْ مِنْ كَابُوسِهَا فِي النَّهَايَةِ ، وَكَانَ الْإِسْلَامُ فِي اِنْتِهَاجِ هَذِهِ الْخَطَّةِ

(١) سُورَةُ الْمَائِدَةِ ، الْآيَاتُ : ٩١ ، ٩٠ .

المثل أبعد نظراً، وأهدى سبيلاً، وأنجح تشريعاً، وأنجع سياسة، من تلك الأمم المتقدمة المتحضرة التي افلست في تحرير الخمر على شعوبها افطع إفلاس، وفشلت أمرٌ فشل، وما عهد أمريكا في مهزلة تحريرها الخمر ببعيد !! أليس ذلك إعجازاً للإسلام في سياسة الشعوب، وتهذيب الجماعات، بلي والتاريخ من الشاهدين.

اما الحكمة الرابعة : فهي : (تسهيل حفظ القرآن) على المسلمين ، وفيهم وتدبرهم له ، فمن المعلوم ان العرب كانوا أميين (أي لا يقرأون ولا يكتبون) وقد سجل القرآن الكريم عليهم ذلك في قوله تعالى ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَقْرَبَيْنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَّلَوُ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ .. ﴾<sup>(١)</sup> الآية . كما كان صلوات الله عليه أمياً كذلك ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأَمِيَّ ﴾<sup>(٢)</sup> فاقتضت حكمة الله ان ينزل كتابه المجيد (منجماً) ليسهل حفظه على المسلمين ، لأنهم كانوا يعتمدون على ذاكرتهم ، فكانت صدورهم اناجيلهم ، كما ورد في وصف امة محمد ﷺ ، وأدوات الكتابة لم تكن ميسورة لدى الكتابين منهم على ندرتهم ، فلو نزل القرآن جلة واحدة لعجزوا عن حفظه ، وعجزوا وبالتالي عن تدبره وفهمه !!

اما الحكمة الخامسة : فهي : (مسايرة الحوادث والواقع في حينها) والتنبيه على الاخطاء في وقتها ، فإن ذلك اوقع في النفس وأدعى الىأخذ العضة والعبرة منها عن طريق (الدرس العملي) فكلما جدّ منهم جديد نزل من القرآن ما يناسبه ، وكلما حصل منهم خطأ او انحراف نزل القرآن بتعريفهم وتنبيههم الى ما ينبغي اجتنابه ولطلب عمله ونبههم الى مواطن الخطأ في ذلك الوقت والحين ، خذ مثلاً على ذلك (غزوة حنين) فقد دخل الغرور الى نفوس المسلمين ، وقالوا قوله الإعجاب والاغترار لما رأوا عددهم يزيد على عدد المشركين أضعافاً مضاعفة ، حينذاك داخلهم العجب فقالوا (لن نُغلبَ الْيَوْمَ مِنْ قِلَّةٍ) وكانت النتيجة انكسارهم وانهزامهم وتوليتهم الأدبار ، وفي ذلك يقول القرآن الكريم ﴿ وَيَوْمَ حَنِينٍ إِذَا أَغْبَجْتُمْ كَثُرَتُمْ فَلَمْ تَفْنِ عَنْكُمْ شَيْئاً ،

(١) سورة الجمعة ، الآية : ٢.

(٢) سورة الأعراف ، الآية : ١٥٧.

وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحَبْتُ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مُذَبِّرِينَ<sup>(١)</sup>) ولو ان القرآن نزل جلة واحدة لما أمكن التنبه على الخطأ في حينه، إذ كيف يتصور ان تنزل الآيات في شأن المؤمنين واغترارهم ولم تحدث بعد تلك الواقعه او الغزوه؟ وكذلك الحال في اخذ الفداء من الأسرى في (بدر) حيث نزل التوجيه الساوى الرائع ﴿مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُشْخَنَ فِي الْأَرْضِ...﴾<sup>(٢)</sup> الآية.

**أما الحكمة السادسة:** فهي: (الإرشاد إلى مصدر القرآن الكريم وأنه تنزيل الحكم الحميد) وفي هذه الحكمة الجليلة يجدر بنا أن ننقل نص ما كتبه العالم الفاضل الشيخ (محمد عبد العظيم الزرقاني) في كتابه: مناهل العرفان حيث جاء برأي البیان فقال رحمه الله تعالى: (الإرشاد إلى مصدر القرآن، وأنه كلام الله وحده، وأنه لا يمكن أن يكون كلام محمد ﷺ ولا كلام مخلوق سواه..). وبيان ذلك: أن القرآن الكريم نقرؤه من أوله إلى آخره فإذا هو حكم السرد، دقيق السبك، متين الأسلوب، قوي الاتصال، آخذ بعضه برقب بعض في سورة وأياته وجملته، يجري دم الإعجاز فيه كله من ألفه إلى يائه، كأنه سبيكة واحدة، ولا يكاد يوجد بين أجزائه تفكك ولا تغاذل، كأنه سِمْطٌ وحيدٌ، وعقدٌ فريدٌ، يأخذ بالأبصار، نظمت حروفه وكلماته، ونسقت جملته وأياته .. وهنا نتساءل: كيف اتسق للقرآن هذا التأليف المعجز؟ وكيف استقام له هذا التناسق المدهش؟ على حين أنه لم ينزل جلة واحدة، بل تنزل آحاداً مفرقة تفرق الواقعه والحوادث في أكثر من عشرين عاماً !!

**الجواب:** أننا نلمع هنا سراً جديداً من أسرار الإعجاز، ونشهد سمة فدّة من سمات الربوبية ونقرأ دليلاً ساطعاً على مصدر القرآن وأنه كلام الواحد الديان ﴿ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً﴾<sup>(٣)</sup>؟ وإلا فحدثني بربك كيف

(١) سورة التوبة، الآية: ٢٥.

(٢) سورة الأنفال، الآية: ٦٧.

(٣) سورة النساء، الآية: ٨٢.

تستطيع أنت؟ أم كيف يستطيع الخلق جيئاً أن يأتوا بكتاب حكم الإتصال والترابط، متن النسج والسرد، متألف البدائيات والنهايات، مع خصوصه في التأليف لعوامل خارجة عن مقدور البشر، وهي (وقائع الزمان وأحداثه) التي يجيء كل جزء من أجزاء هذا الكتاب تبعاً لها، ومتحدثاً عنها، سبباً بعد سبب، وداعية إثر داعية، مع اختلاف ما بين هذه الدواعي، وتغير ما بين تلك الأسباب، ومع تراخي زمان هذا التأليف، وتطاول آماد هذه النجوم إلى أكثر من عشرين عاماً لا ريب أن هذا الانفصال الزمانى، وذاك الاختلاف الملحوظ بين هاتيك الدواعي، يستلزمان في مجرى العادة (التفكير والأخلاق) ولا يدعان مجالاً للارتباط والاتصال، بين نجوم هذا الكلام. أما القرآن الكريم فقد خرق العادة في هذه الناحية أيضاً.. نزل مفترقاً منجماً، ولكنه تم مترابطاً محكماً، أليس ذلك برهاناً ساطعاً على أنه كلام خالق القوى والقدر، ومالك الأسباب والمسيرات، ومدير الخلق والكائنات، وقيوم الأرض.. والسموات، العليم بما كان وما سيكون، الخبر بالزمان وما يحدث فيه من شؤون؟؟

لاحظ فوق ما أسلينا أن رسول الله ﷺ كان إذا أنزلت عليه آية أو آيات قال: «ضعوها في مكان كذا، من سورة كذا» وهو بشر لا يدرى طلعاً ما ستجيء به الأيام، ولا يعلم ما سيكون في مستقبل الزمان، ولا يدرك ما سيحدث من الدواعي والأحداث، فضلاً عما سينزل من الله فيها.. وهكذا يمضي العمر الطويل والرسول على هذا العهد، يأتيه الوحي بالقرآن نجماً بعد نجم، وإذا القرآن كله بعد هذا العمر الطويل يكمل ويتم، وينتظم وينتخي، ويختلف ويلائم، ولا يؤخذ عليه أدنى تحاذل ولا تفاوت، بل يُعجزُ الخلقَ طرآً، بما فيه من انسجام ووحدة وترتبط **«كتابٌ أحكِمْتَ آياتُهُ تمْ فُصلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَيْرٍ»**<sup>(١)</sup> !!

وإنه ليستين لك سرّ هذا الإعجاز إذا ما علمت أن محاولة مثل هذا الاتساق والانسجام، لن يمكن أن يأتي على هذا النمط الذي نزل به القرآن، ولا على قريب من هذا النمط، لا في كلام الرسول ﷺ ولا كلام غيره من البلغاء وغير البلغاء.. خذ

(١) سورة هود، الآية: ١.

مثلاً (حديث النبي ﷺ) وهو ما هو في روعته وبلاغته وظاهره وسموّه، لقد قاله الرسول ﷺ في مناسبات مختلفة، لدعاع متباعدة، في أزمات متطاولة، فهل في مكتنك ومكتبة البشر معك أن ينظموها من هذا السردد الشتت وحده، كتاباً واحداً يصقله الاسترسال والوحدة، من غير أن ينقصوا منه، أو يتزيدوا عليه، أو يتصرفوا فيه؟؟ ذلك ما لَنْ يكون، ولا يمكن أن يكون، ومن حاول ذلك فإنما يحاول العبث، ويخرج للناس بشوب مرقع، وكلام ملتفق، ينقصه الترابط والانسجام، ويُعوزه الوحدة والاسترسال، وتجهه الأسماء والأفهام. إذن: فالقرآن الكريم ينطق نزوله منجحاً بأنه كلام الله وحده، وتلك حكمة جليلة الشأن، تدلّ الخلق على الحق في مصدر القرآن!!

**﴿قُلْ أَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السَّرَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَفْوًا رَّحِيمًا﴾** (١) !!

### كيف تلقى النبي ﷺ القرآن؟

تلقي النبي ﷺ القرآن بواسطة أمين الوحي (جبريل) عليه السلام، و(جبريل) تلقاء عن رب العزة جل جلاله، وليس لجبريل الأمين سوى تبلغ كلام الله وإيجائه للرسول ﷺ .. فالله جلت حكمته قد أنزل كتابه المقدس على خاتم أنبيائه بواسطة (أمين الوحي) جبريل، وعلمه جبريل للرسول، وبلغه الرسول لأمته، وقد وصف الله (جبريل) عليه السلام بأنه أمين على الوحي، يبلغه كما سمعه عن الله تعالى **﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ﴾** (١) وقال تعالى في وصفه أيضاً: **﴿نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ﴾** (٢) أما حقيقة الكلام، وحقيقة النّزيل فإنما هو كلام الله، وتنزيل رب العالمين، كما قال تعالى **﴿وَإِنَّكَ لِتُلقِي الْقُرْآنَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ﴾** (٣) وقد كان

(١) سورة الفرقان، الآية: ٦. انظر مناهل العرفان: ٥٤/١.

(٢) سورة التكوير، الآيات: ١٩ - ٢١.

(٣) سورة الشوراء، الآيات: ١٩٣ - ١٩٤.

(٤) سورة النمل، الآية: ٦.

صلوات الله عليه يعاني عند نزول القرآن شدة ، وكان يحاول أن يجهد نفسه من أجل حفظ القرآن ، فيكرر القراءة مع جبريل حين يتلو عليه القرآن ، خشية أن ينساه أو يضيع عليه شيء منه ، فأمره الله تعالى بالإنصات والسكوت عند قراءة جبريل عليه ، وطأنه بأنه تعالى سيجعل هذا القرآن محفوظاً في صدره ، فلا يتrellas في أمره ، ولا يجده نفسه في تلقيه ﴿وَلَا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَفْضِي إِلَيْكَ وَحْيَهُ وَقُلْ رَبَّ زِدْنِي عَلَيَّ﴾<sup>(١)</sup> وأما تكفل الله تعالى له بالحفظ فقد جاء في قوله سبحانه ﴿لَا تَحْرُكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلْ بِهِ \* إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَةً وَقُرْآنَهُ \* فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ \* ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ﴾<sup>(٢)</sup> وقد كان جبريل يدرس النبي عليه القرآن في رمضان ، فينزل جبريل على رسول الله ويستمع له القرآن ، فيقرأ الرسول بين يديه ، وجبريل يستمع ، ويقرأ جبريل والنبي يستمع ، وهكذا يدارسه في كل رمضان ما نزل من القرآن مرة واحدة ، وقبل وفاته عليه نزل عليه جبريل مرتين في رمضان فدارسه القرآن حتى لقد شعر عليه الصلاة والسلام - من نزول جبريل مرتين عليه - بدنون أجله ، وقال لعاشرة رضي الله عنها : « إن جبريل كان ينزل على فيدارسي القرآن مرة واحدة في رمضان ، وقد نزل على هذا العام مرتين ، وما أراني إلا قد اقترب أجي » . وقد كان الأمر كذلك فقد انتقل في ذلك العام إلى جوار ربه صلوات الله وسلامه عليه وانقطع بوفاته نزول الوحي .

أما كيف تلقى جبريل القرآن عن الله عز وجل ، فقد تقدم معنا أنه كان سهاعاً حيث سمع من الله عز وجل هذه الآيات فنزل بها على رسول الله .. قال البيهقي في معنى قوله : ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ﴾<sup>(٣)</sup> يريد - والله أعلم - (إنا أسمينا الملك وأفهمناه إياته وأنزلناه بما سمع ..) انتهى .. ومعنى هذا أن جبريل أخذ القرآن عن الله تعالى سهاعاً ويفيده ما روي في الحديث الشريف : « إذا تكلم الله بالوحى

(١) سورة طه ، الآية : ١١٤ .

(٢) سورة القيمة ، الآيات : ١٦ - ١٩ .

(٣) سورة القدر ، الآية : ١ .

أخذت السماء رجفة شديدة من خوف الله، فإذا سمع أهل السماء صعقوا، وخرروا سجداً، فيكون أوّلهم يرفع رأسه (جبريل) فيكلمه الله بوجهه بما أراد، فينتهي به إلى الملائكة، فكلما مرّ بسماء أهلها ماذا قال ربنا؟ قال: الحق، فينتهي به حيث أمر». رواه الطبراني.

قال (الزرقاني)، في كتابه مناهل العرفان: (وقد أسفَ بعض الناس فزعم أن جبريل كان ينزل على النبي ﷺ بمعنى القرآن، والرسول يعبر عنها بلغة العرب.. وزعم آخرون أن اللفظ لجبريل وأن الله كان يوحى إليه المعنى فقط.. وكلامها قول باطل أئم، مصادم لصريح الكتاب والسنة والإجماع، ولا يساوي قيمة المداد الذي يُكتبُ به، وعقيدي أنه مدسوس على المسلمين في كتبهم، وإنما فكيف يكون القرآن حينئذ معجزاً وللفظ لمحمد أو لجبريل؟ ثم كيف تصح نسبته إلى الله وللفظ ليس لله؟ مع أن الله يقول ﴿حتى يسمع كلام الله﴾<sup>(١)</sup> إلى غير ذلك مما يطول بنا تفصيله<sup>(٢)</sup>.

### هل السنة النبوية بوحى من الله؟

تقدّم معنا أن القرآن الكريم (كلام الله) ومعنى ذلك أن (اللفظ والمعنى) هو من عند الله، ولا دخل لجبريل أو لمحمد فيه سوى التبليغ عن الله عز وجل، أما السنة النبوية فإنها بوحى كذلك من الله ولكن اللفظ للرسول والمعنى من عند الله، لأن الله تعالى يقول ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يَوْحَى﴾<sup>(٣)</sup>. وقد نقل السيوطي عن (الجويني) أنه قال: (كلام الله المنزّل قسمان: قسم قال الله لجبريل: قل للنبي الذي أنتَ مُرْسَلٌ إِلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ: إِفْعَلْ كَذَا وَكَذَا، وَأَمْرْ بِكَذَا وَكَذَا، فَفَهُمْ جَبَرِيلُ مَا قَالَهُ رَبُّهُ ثُمَّ نَزَلَ عَلَى ذَلِكَ النَّبِيِّ وَقَالَ لَهُ مَا قَالَهُ رَبُّهُ، وَلَمْ تَكُنِ الْعِبَارَةُ تِلْكَ الْعِبَارَةُ، كَمَا يَقُولُ الْمَلَكُ مَنْ يَثْقَبُ بِهِ: قَلْ لِفَلَانَ يَقُولُ لَكَ الْمَلَكُ: اجْتَهِدْ فِي الْخَدْمَةِ،

(١) سورة التوبة، الآية: ٦.

(٢) انظر: مناهل العرفان، ص ٤٢.

(٣) سورة النجم، الآيات: ٣ - ٤.

وأجمع جندك للقتال.. فإن قال الرسول: يقول لك الملكُ: لا تتهاون في خدمتي، ولا ترك الجندي يتفرق، وختّمهم على القتال.. الخ لا يناسب إلى كذب ولا تقصير.. وقسم آخر قال الله لجبريل: اقرأ على النبي هذا الكتاب، فنزل به جبريل من الله من غير تغيير، كما يكتب الملك كتاباً ويسلمه إلى أمين ويقول اقرأه على فلان.. قال السيوطي: القرآن هو القسم الثاني والقسم الأول هو السنة، ومن هنا جاز رواية السنة بالمعنى بخلاف القرآن).



## الفَصْلُ التَّرَابُعُ

### جَمْعُ الْقُرْآنِ

جمع القرآن في عهد النبوة:

جُمِيعَ القرآنُ الْكَرِيمُ فِي عَهْدِ النَّبُوَةِ، وَعَهْدِ الْخَلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ، وَقَدْ كَانَ لِكُلِّ جَمْعٍ خَصَائِصَهُ وَمَزَايَاهُ، وَكُلُّمَةٍ (جَمْعٌ) تَطْلُقُ أَحْيَانًا وَيَرَادُ مِنْهَا الْحَفْظُ وَالْاسْتَظْهَارُ فِي صُدُورِ الرِّجَالِ، وَتَطْلُقُ تَارِيَةً وَيَرَادُ مِنْهَا الْكِتَابَةُ وَالْتَسْجِيلُ فِي الصَّحَافَتِ وَالْأُوراقِ.. وَقَدْ كَانَ لِجَمْعِ الْقُرْآنِ فِي عَصْرِ النَّبُوَةِ الْأَمْرَانِ مَعًا:

أولاً: الجمْعُ فِي الصُّدُورِ، عَنْ طَرِيقِ الْحَفْظِ وَالْاسْتَظْهَارِ.

ثَانِيًّا: الجمْعُ فِي السُّطُورِ، عَنْ طَرِيقِ الْكِتَابَةِ وَالنَّقْشِ.

وَسَتَحْدُثُ عَنْ كُلِّ الْجَمِيعِ بِشَيْءٍ مِنَ التَفَصِيلِ، لِيَتَبَيَّنَ لَنَا الْعِنَايَةُ الْفَائِتَةُ بِالْقُرْآنِ لِعَظِيمِ كِتَابِهِ وَتَدوِينِهِ، مَا لَمْ يَسْبُقْ لِكِتابٍ سَاوِيٍّ أَنْ نَالَ مِنَ الرُّعَايَاةِ وَالْعِنَايَا وَالْإِهْتَامِ كَمَا نَالَهُ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ، كِتابُ اللَّهِ الْمَجِيدُ، وَمَعْجَزَةُ مُحَمَّدٍ الْخَالِدَةُ.

جمع القرآن في الصدور:

نَزَلَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ عَلَى النَّبِيِّ الْأَمِيِّ، فَكَانَتْ هُمَّتْهُ مُنْصَرَفَةٌ إِلَى حَفْظِهِ وَاسْتَظْهَارِهِ لِيُحْفَظَ كَمَا نَزَلَ عَلَيْهِ، ثُمَّ يَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ لِيَحْنُظُوهُ وَيَسْتَظْهُرُوهُ، ضَرُورَةٌ

أَمَّهُ نَبِيُّ أَمِّي بَعْثَهُ اللَّهُ إِلَى الْعَرَبِ الْأَمِمِينَ<sup>(١)</sup> هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمَمَيْنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ، يَتَلَوُ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ..<sup>(٢)</sup> الآية. وَمِنْ شَأْنِ الْأَمِمِ - فِي الْعَادَةِ - أَنْ يَعْتَمِدَ عَلَى حَافِظَتِهِ وَذَاكِرَتِهِ، لَأَنَّهُ لَا يَقْرَأُ وَلَا يَكْتُبُ، وَلَقَدْ كَانَتِ الْأُمَّةُ الْعَرَبِيَّةُ عَلَى عَهْدِ نَزْوَلِ الْقُرْآنِ، تَمْتَعُ بِخَصَائِصِ الْعَرَوَةِ الْكَامِلَةِ، الَّتِي فِيهَا قُوَّةُ الْذَّاكرَةِ، وَسُرْعَةُ الْحَفْظِ، وَسِيَّلَانُ الْأَنْهَانِ، وَكَانَ الْعَرَبِيُّ يَحْفَظُ مِئَاتَ الْآلَافِ مِنَ الْأَشْعَارِ وَيَعْرُفُ الْأَحَابَ وَالْأَنْسَابَ، فَيَسْتَظِهِرُهَا عَنْ ظَهَرِ قَلْبِهِ، وَيَعْرُفُ التَّوَارِيخَ وَقَبْلَ أَنْ تَجُدَّ مِنْهُمْ مَنْ لَا يَعْدَ لَكَ الْحَسْبَ وَالنَّسْبَ، أَوْ مَنْ لَا يَحْفَظُ (الْمَعْلَقَاتُ الْعَشْرُ ) عَلَى كَثْرَةِ أَشْعَارِهَا، وَصَعُوبَةِ حَفْظِهَا !!

ثُمَّ جَاءُهُمُ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ فَبَهْرُهُمْ بِقُوَّةِ بَيَانِهِ، وَرُوَءَةِ أَحْكَامِهِ، وَجَلَالِ سُلْطَانِهِ فَأَخْذَ عَلَيْهِمْ مُشَاعِرَهُمْ، وَاسْتَحْوَذَ عَلَى عَقُولِهِمْ وَأَفْكَارِهِمْ، حَتَّى صَرَفَهُمْ إِلَى الْكِتَابِ الْمَجِيدِ فَيَقْتَمِمُوا وَجْهَهُمْ نَحْوَهُ، يَحْفَظُونَهُ وَيَسْتَظِهِرُونَ آيَاتِهِ وَسُورَهُ، وَتَرَكُوا الشِّعْرَ لِأَنَّهُمْ وَجَدُوا فِي الْقُرْآنِ رُوحَ الْحَيَاةِ !!

أَمَا النَّبِيُّ ﷺ فَقَدْ بَلَغَ مِنْ حَرَصِهِ الشَّدِيدِ عَلَى حَفْظِ الْقُرْآنِ أَنْ يَجْعَلِ اللَّيلَ بِتَلَوَّهِ آيَاتِ الْقُرْآنِ فِي الصَّلَاةِ، عِبَادَةً وَتَلَوَّهُ وَتَدْبِرًا لِمَعَانِيهِ، حَتَّى تَفَطَّرَتْ قَدَمَاهُ الشَّرِيفَتَانِ مِنْ كَثْرَةِ الْقِيَامِ امْتِنَالًا لِأَمْرِ اللَّهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ<sup>(٣)</sup> يَا أَيُّهَا الْمَزَمُولُ \* قُمِ اللَّيلَ إِلَّا قَلِيلًا \* يَضْفَعَهُ أَوْ يَنْقُصُهُ مِنْهُ قَلِيلًا \* أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا<sup>(٤)</sup> لِذَلِكَ فَلَا عَجْبَ أَنْ يَكُونَ ﷺ سَيِّدَ الْحَفْاظَةِ، وَأَنْ يَجْمَعَ الْقُرْآنَ فِي قَلْبِهِ الشَّرِيفِ، وَيَكُونَ مَرْجِعَ الْمُسْلِمِينَ فِي كُلِّ مَا يَعْنِيهِمْ مِنْ أَمْرِ الْقُرْآنِ الْعَظِيمِ<sup>(٥)</sup> !.

وَأَمَّا الصَّحَابَةُ رَضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ فَقَدْ كَانُوا يَتَسَابَقُونَ إِلَى تَلَوَّهِ الْقُرْآنِ وَمَدَارِسِهِ، وَيَبْذِلُونَ قَصَارِيَّ جَهَدِهِمْ لِاستِظْهَارِهِ وَحَفْظِهِ، وَيَعْلَمُونَهُ أَزْوَاجَهُمْ وَأَوْلَادَهُمْ فِي

(١) انظر مناهل العرفان للزرقا尼.

(٢) سورة الجمعة، الآية: ٢.

(٣) سورة المزمل، الآيات: ١ - ٤.

(٤) من مناهل العرفان للزرقاني بتصريف.

البيت؛ حتى لقد كان الذي يمر ببيوت الصحابة في غضق الدنجى، يسمع فيها دويًا كذوئي النحل بالقرآن، حتى كان صلوات الله عليه يمر على بعض دور الأنصار، فيقف على بعضهم يستمع القرآن في ظلام الليل..

أخرج البخاري عن (أبي موسى الأشعري) ان رسول الله ﷺ قال له : « لو رأيتني البارحة وأنا أستمع لقراءتك؟ لقد أعطيت مزماراً من مزامير آل داود » ..

وزاد في رواية لمسلم : فقلت : لو علمتُ والله يا رسول الله أنت تستمع لقراءتي لجتنب لك تخييراً . وروى عن رسول الله ﷺ أنه قال : « إني لأعرف أصوات رفقة الأشعريين بالقرآن حين يدخلون بالليل ، وأعرف منازلهم من أصواتهم بالليل بالقرآن ، وإن كنتُ لم أرَ منازلهم بالنهار » . رواه الشیخان .

وقد اشتهر كثير من الصحابة بحفظ القرآن الكريم ، وكان الرسول ﷺ يذكر فيهم روح العناية بحفظ القرآن ، ويبعث إلى المدن والقرى من يعلمهم ويقزّنهم ، كما بعث - قبل الهجرة - (مصعب بن عمير) و(ابن أم مكتوم) إلى أهل المدينة ، يعلماهم الإسلام ، ويقرئا لهم القرآن ، وكما بعث (معاذ بن جبل) إلى مكة للتحفيظ والتعلم بعد هجرته ﷺ .

قال (عبدة بن الصامت) : (كان الرجل إذا هاجر دفعه النبي ﷺ إلى رجل منا يعلمه القرآن ، وكان يسمع لمسجد رسول الله ﷺ صفة بتلاوة القرآن ، حتى أمرهم رسول الله أن يخضوا أصواتهم لئلا يتغالطوا) .

ومن هنا كان حفاظ القرآن في حياة الرسول ﷺ لا يحصون ، ويكتفي أن نعلم أن عدد الذين استشهدوا في (معركة اليمامة) يزيد عددهم على سبعين من كبار الحفاظ ، كما قتل مثل هذا العدد في عهد الرسول ببئر معونة .. قال القرطي : (قتل يوم اليمامة سبعون من القراء وقتل في عهد رسول الله ببئر معونة مثل هذا العدد) . أي : أن عدد الذين استشهدوا من الحفظة ١٤٠ . ولقد كانت أشرف خصوصية لهذه الأمة المحمدية أن يكون هذا الكتاب المقدس محفوظاً في صدورها ، وأن تعتمد في نقله على حفظ القلوب والصدور ، لا على كتابته في المصاحف والسطور فحسب .. بخلاف أهل

الكتاب الذين لا نجد منهم من يحفظ التوراة أو الانجيل، وإنما يعتمدون في حفظها على الكتب المسطرة، ولا يقرأونه إلا نظراً، لا عن ظهر قلب، ولهذا دخل إليها التحرير والتبديل، أما القرآن الكريم فقد حفظه الله بعنایته الإلهية، ففيستره للحفظ **﴿ولقد يسرنا القرآن للذّكْرِ فهلْ من مَذَكَرٍ﴾**<sup>(١)</sup> وصانه من التحرير والتبديل بطريق حفظه في السطور، وحفظه في الصدور ومصداقاً لقوله تعالى **﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكْرَ، وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾**<sup>(٢)</sup> وهذا - بلا شك عنایة من الله خاصة بهذا القرآن المجيد، وشرف عظيم اختص الله به هذه الأمة المحمدية حيث جعل أناجيلها في صدورها، وأنزل عليها كتاباً لا يغسله الماء والله در القائل:

الله أَكْبَرُ إِنَّ دِينَ مُحَمَّدٍ وَكِتَابَهُ أَقْوَى وَأَقْوَمْ قِيلَاء  
لَا تَذَكَّرُ الْكِتَبُ السَّوَالِفُ عَنْهُ طَلَعَ الصَّبَاحُ فَأَطْفَىءَ الْقَنْدِيلَ

### جمع القرآن في السطور:

وأما المزية الثانية لهذا القرآن العظيم فهو جمعه وكتابته في المصحف، فقد كان رسول الله ﷺ كتاباً للوحى، كلما نزل شيء من القرآن أمرهم بكتابته، وبالغة في تسجيله وتقييده، وزيادة في التوثيق والضبط، والاحتياط الشديد في كتاب الله عز وجل، حتى تظاهر الكتابة الحفظ، ويعاكس التسجيل المسطور، ما أودعه الله في الصدور.. وكان هؤلاء الكتاب من خيرة الصحابة اختارهم رسول الله ﷺ من المجيدين المتقين، ليتولوا هذه المهمة العظيمة.. وقد اشتهر منهم (زيد بن ثابت، وأبي بن كعب، ومعاذ بن جبل، ومعاوية بن أبي سفيان، والخلفاء الراشدون) وغيرهم من الصحابة الأجلاء، رضوان الله عليهم أجمعين.

روى الشیخان عن أنس رضي الله عنه أنه قال: (جمع القرآن على عهد رسول الله ﷺ أربعة كلهم من الأنصار: أبي بن كعب، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو زيد)، قيل

(١) سورة القراء، الآية: ١٧.

(٢) سورة الحجر، الآية: ٩.

لأنس : من أبو زيد ؟ قال : أحد عمومي ) وهؤلاء هم مشاهير كتاب الوحي والأئمة هناك من الصحابة الجماعة الكبير الذين كانوا يكتبون القرآن ، وكثير منهم كان له مصحف خاص كتب فيه ما سمعه أو حفظه من رسول الله ﷺ لمصحف ابن مسعود ، ومصحف علي ، ومصحف عائشة وغيرهم .

طريقة الكتابة:

وأما طريقة الكتابة فقد كانوا يكتبون القرآن على العُسْب<sup>(١)</sup>، واللَّخَافَ<sup>(٢)</sup>  
والرِّقَاعَ<sup>(٣)</sup>، وعظام الأكتاف وغيرها، ذلك لأنه صنع الورق لم يكن مشهراً عند  
العرب، وقد كان عند بعض الأمم الآخرين كالفرس والروم، ولكنه كذلك كان  
نادراً فلم يكن منتشرأ، فكان العرب يكتبون على ما يقع تحت أيديهم مما يصلح  
للكتابة، روي عن زيد بن ثابت رضي الله عنه أنه قال: (كنا عند رسول الله ﷺ  
تولف القرآن من الرقاع) أي نجعه وكان هذا التأليف عبارة عن (ترتيب الآيات)  
حسب إرشاد النبي ﷺ وبأمر من الله تبارك وتعالى ولهذا اتفق العلماء على أن جمع  
القرآن (توقيفي) يعني أن ترتيبه بهذه الطريقة التي نراه عليها اليوم في المصحف إنما  
هو بأمر وحي من الله، فقد ورد أن جبريل عليه السلام كان ينزل بالآية أو الآيات  
على النبي فيقول له: يا محمد إن الله يأمرك أن تصفعها على رأسكذا من سورة كذا،  
وكذلك كان الرسول يقول للصحابة: ضعواها في موضع كذا.

جمع القرآن في عهد أبي بكر :

انتقل رسول الله ﷺ إلى جوار الله، بعد أن أدى الرسالة، وبلغ الأمانة، ونصح الأمة، وهدى الناس إلى دين الله القوم، وتولى الخلافة بعده (أبو بكر، ) رضي الله عنه وأرضاه، وقد واجهته - في خلافته - خطوب جسمية، وشدائٍ عظيمة، ومشاكل

(١) العَبْ: جم عَيْب وهو جريدة النخل، كانوا يكشفون المخous، ويكتبون في الطرف العريض.

(٢) اللخاف: جم لخفة بفتح اللام وسكون الماء وهي الحجارة الرفيعة.

(٣) الرقاع: جم رقعة. وهي قد تكون من جلد أو ورق أو غيرها من أدوات الكتابة.

صعاب، منها حروب الردة التي وقعت بين المسلمين، وبين أتباع (مسلسلمة الكذاب) وكانت معركة (اليهامة) معركة حامية الوطيس، وقد استشهد فيها كثير من قراء الصحابة، ومن حفظه القرآن يزيد عددهم على (٧٠) سبعين من كبار الحفاظ، وقد هال ذلك المسلمين، وعزّ الأمر على (عمر) فدخل على (أبي بكر) فوجده في حزنٍ والم، فأشار عليه أن يجمع القرآن خشية الضياع بموت الحفاظ، فتردّ (أبو بكر) أول الأمر، ثم رأى أن يأخذ بإشارة (عمر) بعد أن تبين له وجه المصلحة، وشرح الله صدره لذلك العمل الجليل، فأرسل إلى (زيد بن ثابت) وعرض عليه الأمر، وطلب منه أن يقوم بجمع القرآن في مصحفٍ واحدٍ، ولكنَّ (زيداً) تردد في باديء الأمر، ثم شرح الله صدره للذى شرح له صدر أبي بكر وعمر.. وقد روى البخاري في صحيحه قصة هذا الجمْع نقلها بنصتها لأهميتها.

### رواية البخاري.

عن (زيد بن ثابت) رضي الله عنه أنه قال :

(أرسل إلى أبو بكر رضي الله عنه مقتل أهل اليهامة (أبي عقب استشهاد الحفاظ السبعين في معركة اليهامة) فإذا عمر جالسٌ عنده، فقال أبو بكر : إن عمر جاءني فقال : (إن القتل قد استحرَّ (أي كثُرَ واشتَدَّ) يوم اليهامة بقراء القرآن، وإنني أخشى أن يستمر القتل بالقراءة في كل المواطن فيذهب من القرآن كثير، وإنني أرى أن تأمر بجمع القرآن، فقلت : وكيف أفعل ما لم يفعله رسول الله ﷺ ؟ فقال : عمر رضي الله عنه : هو والله خير، فلم يزل يراجعني في ذلك حتى شرح الله تعالى صدرِي للذى شرح الله له صدر عمر، ورأيت في ذلك الذي رأى.. قال زيد : فقال أبو بكر إنك رجل شاب عاقل، لا تتهكم، كنت تكتب الولي لرسول الله ﷺ فتبقي القرآن وأجمعه.. قال زيد : فوالله لو كلفني نقل جبل من الجبال ما كان أثقل عليَّ مما أمرني به.. فقلت : كيف تفعلان شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ ؟ فقال أبو بكر : هو والله خير، فلم يزل يراجعني حتى شرح الله صدرِي للذى شرح له صدر أبي بكر وعمر.. فتبقي القرآن أجمعه من اللحاف، والغُسُب، وصدر الرجال، حتى وجدت آخر سورة التوبة

مع (أبي خزيمة الأنصاري) لم أجدها عند أحد غيره **(لقد جاءكم رسول من أنفسكم..)** إلى **(وهو رب العرش العظيم)**<sup>(١)</sup> أي: إلى آخر السورة.. فكانت الصحف عند (أبي بكر) حتى توفاه الله تعالى، ثم عند (عمر) حتى توفاه الله تعالى، ثم عند (حفصه بنت عمر) رضي الله عنهم أجمعين. وهذه الرواية دلت على (سبب جمع القرآن). «رواه البخاري».

## تساؤلات حول جمع القرآن:

وهنا أسلة ينبغي الإجابة عليها بشيء من التفصيل ونخن نوجزها فيما يلي:

**أولاً:** لماذا تردد (أبو بكر) عن جمع القرآن مع أنه شيء حسن وأمر يوجه الإسلام؟

والجواب عن ذلك: أن (أبا بكر) رضي الله عنه خشي أن يتراهل الناس في استظهار القرآن وحفظه غياباً ويعتمدوا على وجوده في المصاحف فتضيق نفوسهم عن الحفظ، وتتصبح رغبتهم ضعيفة في حفظه واستظهاره اعتماداً على أنه مسطر موجود في مصاحف مطبوعة يمكنهم قراءة القرآن بها، أما قبل أن توجد المصاحف فقد كان الجميع يسعون جهدهم لحفظ القرآن هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى: فإن أبا بكر الصديق كان رجلاً وقافاً عند حدود الشرع، مقتفياً لأنوار الرسول ﷺ فقد خشي أن يكون بعمله هذا مبتداعاً شيئاً لا يحبه رسول الله، ولهذا قال لعمر: (كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله؟) ولعله كان يخاف أن يسوقه الإناء والاختراع إلى الواقع في المخالفه والابتداع. ولكنَّه لما رأى الأمر خطيراً وال فكرة - في حد ذاتها - وسيلة من أعظم الوسائل لحفظ الكتاب الشريف والمحافظة عليه من الضياع والتحريف، وأيقن أنها ليست من الأمور الخارجة ولا من البدع المستحدثة عزم على جمع القرآن، وظلَّ يقنع زيداً بذلك حتى شرح الله صدره فقام بتنفيذ ذلك الأمر الخطير والله أعلم.

(١) سورة التوبة، الآيات: ١٢٨ - ١٢٩.

**ثانياً** : لماذا اختار أبو بكر (زيد بن ثابت) من بين الصحابة الكرام لهذا العمل الجليل؟

والجواب عن ذلك : أن زيداً رضي الله عنه قد اجتمع فيه من المواهب العظيمة التي تؤهله لجمع القرآن ما لم يجتمع في غيره من الرجال ، إذ كان من حفاظ القرآن ، ومن كتاب الوحي لرسول الله ، وشهد . (العرضة الأخيرة) للقرآن في ختام حياته .. وكان فوق ذلك معروفاً بشدة ورعيه ، وعظم أمانته ، وكمال خلقه ، واستقامة دينه ، وكان معروفاً بالنبغ والذكاء ، وهذا ما أشار إليه كلام أبي بكر في رواية البخاري حين استدعاه وقال له : (إنك رجل شاب عاقل لا نتهمك ، كنت تكتب الوحي لرسول الله) ..

فلهذه الخصال والزايا الحميدة اختاره أبو بكر الصديق لجمع القرآن .. وما يدل على شدة ورَعَ زيد بن ثابت أنه قال : (فوالله لو كلفني نقل جبل من الجبال ما كان أثقلَ علىِّ مما أمرني به) الحديث.

**ثالثاً** : ما هو المقصود من قول زيد في رواية البخاري ( حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبي خزيمة لم أجدها عند غيره)؟ .

والجواب عن ذلك : أن زيداً رضي الله عنه لم يجد هذه الآيات مكتوبةً عند أحدٍ من الصحابة إلا عند أبي خزيمة الأنصاري ، وليس المراد أنها لم تكن محفوظة ، إذ أن زيداً نفسه كان يحفظها ، وكان كثير من الصحابة يحفظونها ، ولكنه أراد أن يجمع بين (الحفظ والكتاب) كما سببه إبن شاء الله زيادة في التوثيق ومبالغة في الاحتياط ، وعلى ذلك النهج الرشيد تم جمع القرآن.

### **الخطة الرشيدة في جمع القرآن :**

وقد انتهج (زيد بن ثابت) في جمع القرآن خطوةً رشيدةً في غاية الدقة والإحكام ، فيها ضمان لحياطة هذا الكتاب المجيد ، بما يليق به من تثبت بالغ ، وحذر دقيق ، فلم يكتف بما حفظ في قلبه ولا بما كتب بيده ، ولا بما سمع بأذنه ، بل جعل يتبع ويستقصي آخذاً على نفسه أن يعتمد في جمع القرآن على مصدرين اثنين :

أ - ما كان محفوظاً في صدور الرجال.

ب - ما كُتبَ بين يدي رسول الله ﷺ.

فلا بد أن يتضافر الأمزان (الحفظ والكتابة) وبلغ من شدة حرصه واحتياطه أنه كان لا يقبل شيئاً من المكتوب حتى يشهد شاهدان عدلان أنه كُتبَ بين يدي رسول الله ﷺ. يدل عليه الحديث الذي رواه (أبو داود) في سننه قال: (قدم عمر فقال: من كان تلقى من رسول الله ﷺ شيئاً من القرآن فليأت به، وكانوا يكتبون ذلك في الصحف والألواح والعُسب وكان لا يقبل من أحدٍ شيئاً حتى يشهد شاهدان). ويدل عليه كذلك ما رواه أبو داود أيضاً أن أبا بكر رضي الله عنه قال لعمر، ولزيد: (اقعدا على باب المسجد فمن جاء كما يشاهدان على شيء من كتاب الله فاكتبهما). قال ابن حجر: المراد بالشاهدين: الحفظ، والكتابة.. وقال السخاوي المراد (أنها يشهدان على أن ذلك المكتوب كتب بين يدي رسول الله ﷺ) وذلك غاية في الثبات والدقة والإحکام من الصديق رسمه منهجاً لزید بن ثابت رضي الله عنهم أجمعين.

### مزايا مصحف أبي بكر الصديق:

امتازت الصحف التي جمعت في عهد أبي بكر الصديق في (مصحف واحد) بعده مزاياها :

أولاً: التحرّي الدقيق التام ، والتثبت الكامل.

ثانياً: لم يسجل في المصحف إلا ما ثبت عدم نسخ تلاوته.

ثالثاً: إجماع الأمة عليه ، وتواتر ما سجل فيه من الآيات القرآنية.

رابعاً: شمول المصحف للقراءات السبع التي نقلت بالنقل الثابت الصحيح.

ومهذه المزايا جعلت الصحابة يلهجون بالثناء العاطر على أبي بكر الصديق حيث القرآن الكريم من الضياع، وذلك بتوفيق من الله عز وجل ومدد من عنده، وقد قال (علي بن أبي طالب) كرم الله وجهه: (أعظم الناس في المصاحف أجراً أبو بكر، رحمة الله على أبي بكر، هو أول من جمع كتاب الله). ولقد أصبح جمع القرآن منقبة

خالدة لا يزال التاريخ يذكرها بالجميل والثناء العاطر لأبي بكر في التوجيه والإشراف، ولزيد بن ثابت في التنفيذ والعمل رضوان الله عليهم أجمعين. وجمع القرآن في مصحف واحد في عهد أبي بكر لا يعني أن الصحابة رضوان الله عليهم لم يكن لديهم مصاحف كتبوا فيها القرآن من قبل، فإن ذلك لا ينافي أن يكون بعض الصحابة مصحف خاص، ولكن هذه المصاحف، لم تظفر بما ظفر به مصحف أبي بكر من دقة البحث والتحري، والاقتصار على ما لم تنسخ تلاوته، ومن بلوغه حد التواتر، ومن إجماع الأمة عليه، ومن شموله للأحرف السبعة (القراءات السبع) كما نقدم، فهذا (علي) رضي الله عنه كان له مصحف خاص كتبه في بدء خلافة أبي بكر، وعزم ألا يخرج إلا للصلوة حتى ينتهي من كتابته ...

روى البيهقي عن (محمد بن سيرين) عن (عكرمة) أنه قال: لما كان بدء خلافة أبي بكر، قعد علي بن أبي طالب في بيته، فقيل لأبي بكر: قد كره بيتك، فأرسل إليه فقال: أكرهت بيتي؟ فقال: رأيت كتاب الله يُزاد فيه فحدثت نفسي ألا أليس ردائى إلا لصلة حتى أجمعه، قال له أبو بكر: فإنك نعم ما رأيت<sup>(١)</sup> فقد كان له مصحف ولكنه كما يروى عن ابن سيرين كان فيه الناسخ والمنسوخ فلم يكن مثل مصحف أبي بكر.

### لماذا لم يجمع القرآن في مصحف واحد؟

ونتساءل هنا: لماذا لم يجمع القرآن الكريم في مصحف واحد في زمن النبي ﷺ؟  
والجواب عن ذلك:

**أولاً** :: إن القرآن لم ينزل مرة واحدة وإنما نَزَّل مُفْرَقاً، ولا يمكن جمعه قبل أن ينْتَهِي التزول.

**ثانياً** : إن بعض الآيات كانت تنسخ، وإذا كان القرآن عُرْضَةً للنسخ فكيف يمكن أن تجمع في مصحف واحد.

(١) انظر: كتاب الانتقام للسيوطى.

ثالثاً: إن ترتيب الآيات والسور لم يكن على حساب التزول فقد تنزل بعض الآيات في أواخر الوحي بينما يكون ترتيبها في أوائل السور الكريمة وهذا يقتضي تغيير المكتوب.

رابعاً: كانت المدة بين نزول آخر ما نزل وبين وفاته عليه السلام قصيرة جداً، وقد تقدم في الفصل الأول أن آخر ما نزل من القرآن قوله تعالى ﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تَرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ﴾<sup>(١)</sup> الآية. وقد انتقل رسول الله إلى جوار ربه بعد نزولها بساعتين ليال، فالملة إذاً قصيرة، ولا يمكن جمعه قبل تكامل النزول.

خامساً: لم يوجد من دواعي الجمع في مصحف واحد مثل ما وجد في عهد أبي بكر، فقد كان المسلمون بخير ، والقراء كثيرون ، والفتنة مأمونة ، بخلاف ما حصل في عهد أبي بكر من مقتل الحفاظ حتى خاف على ضياع القرآن.

والخلاصة: إن القرآن لو جمع في مصحف واحد والحال على ما ذكرنا لكان القرآن عرضة للتغيير والتبدل كلما وقع نسخ، أو حدث سبب، مع أن أدوات الكتابة لم تكن ميسورة . والظروف لا تساعد على ترك المصحف القديم ، والأعتماد على المصحف الجديد ، لأنه لا يمكن أن يكون في كل شهر أو يوم مصحف يجمع كل ما نزل من القرآن ولكن لما استقر الأمر بختام التنزيل ، ووفاة الرسول ، وأمين النسخ ، وعرف الترتيب أمكن جمعه في مصحف واحد ، وهذا ما فعله الخليفة الراشد أبو بكر الصديق رضي الله عنه وجراه عن القرآن والمسلمين خير الجزاء .

### جمع القرآن في عهد عثمان.

أما جمع القرآن في عهد عثمان فقد كان له سبب آخر غير السبب الذي حدث في عهد أبي بكر. فقد اتسعت الفتوحات الإسلامية في عهد عثمان ، وتفرق المسلمين في الأقطار والأماصار ، واشتهر في كل بلدان من البلاد الإسلامية قراءة الصحابي الذي علّمهم القرآن ، فأهل الشام كانوا يقرأون بقراءة (أبي بن كعب) وأهل الكوفة كانوا

(١) سورة البقرة، الآية: ٢٨١.

يقرأون بقراءة (عبد الله بن مسعود) وغيرهم كان يقرأ بقراءة (أبي موسى الأشعري)، فكان بينهم اختلاف في حروف الأداء، ووجوه القراءات، حتى كاد الأمر يصل إلى النزاع والشقاق، بينهم، وكاد بعضهم يكفر بعضاً بسبب (اختلاف القراءة).

روي عن أبي قلابة أنه قال: (ما كانت خلافة عثمان، جعل المعلم (المقرئ)، يعلم قراءة الرجل، والمعلم يعلم قراءة الرجل، فجعل الغلمان يتلقون فيختلفون، حتى ارتفع إلى المعلمين، حتى كفروا بعضهم بعضاً، بلغ ذلك عثمان فخطب فقال: أنت عندى مختلفون، فمن نأى (أي بعد) عن الأمصار فهم أشدَّ احتلافاً). هذه الأسباب والأحداث رأى عثمان بثاقب رأيه، وصادق نظره، أن يتدارك الخرق قبل أن يتسع على الواقع، وأن يستأنصل الداء قبل أن يصعب الدواء، فجمع أعلام الصحابة، ورجالي الرأي والبصر فيهم، واستشارهم في علاج تلك الفتنة، وعلاج ذلك الاختلاف، فأجعوا أمرهم على أن يستنسخ أمير المؤمنين مصاحف عديدة، ويبعث إلى كل بلد أو مصر بمصحف منها، وأن يأمر الناس بإحرق كل ما عداها، حتى لا يبقى ثمة طريق للنزاع والاختلاف في وجوه القراءة، فشرع - رضي الله عنه - بتنفيذ هذا القرار الحكيم، فعهد إلى أربعة من خيرة الصحابة، وثقات الحفاظ لهم (زيد بن ثابت) و(عبد الله بن الزبير) و(سعيد بن العاص) و(عبد الرحمن بن هشام) وقد كانوا جميعاً من قريش من المهاجرين إلا (زيد بن ثابت) فقد كان من الأنصار، وكان هذا العمل الجليل سنة ٢٤ هجرية، وقال لهؤلاء إذا اختلفتم في شيء من وجوه القراءة فاكتبوه بلغة قريش، فإن القرآن نزل بلغتهم. وطلب عثمان من (حفصه بنت عمر) أن تعطيه المصحف الذي كان عندها، والذي جمعه أبو بكر لينسخ منه عدة نسخ ثم يعيد إليها، ففعلت.

### سبب جمع عثمان للقرآن الكريم:

روى البخاري عن أنس بن مالك أنه قال ::

. (أن (حذيفة بن اليمان) قدم على عثمان، وكان يغازي أهل الشام في فتح أرمينية

وأذربیجان مع أهل العراق، فأفرع حذيفة اختلافهم في القراءة، فقال حذيفة لعثمان: يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى، فارسل عثمان إلى حفصة أن أرسل إلينا بالصحف نسخها في المصاحف ثم نردها إليك، فأرسلت بها حفصة إلى عثمان فأمر زيد بن ثابت، وعبد الله بن الزبير، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام فنسخوها في المصاحف، وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش، فإنما نزل بلسانهم، ففعلوا حتى إذا نسخوا المصحف في المصاحف رد عثمان الصحف إلى حفصة وأرسل إلى كل أفق بمصحف مما نسخوا، وأمر بما سواه من القرآن في كل صحيفة أو مصحف أن يحرق<sup>(١)</sup> «رواه البخاري».

### الفرق بين جمع أبي بكر وجع عثمان:

الفرق بين جمع أبي بكر وجع عثمان: ونستطيع مما سبق أن نعرف الفرق بين جمع أبي بكر وجع عثمان، وهو أن الجمع في عهد أبي بكر كان عبارة عن نقل القرآن وكتابته في مصحف واحد مرتب الآيات، جمعه اللحاف والغسب والرقاء، وكان سبب الجمع (موت الحفاظ)، وأما جمع عثمان فقد كان عبارة عن نسخ عدة نسخ من المصحف الذي جمع في عهد أبي بكر لترسل إلى الآفاق الإسلامية. وكان سبب الجمع إنما هو (اختلاف القراء) في قراءة القرآن، والله أعلم وصلنا محمد وآله وصحبه وسلم.

---

(١) انظر: صحيح البخاري، باب جمع القرآن.



## الفصل الخامس

### النَّفْسِ لِلْمُفْسِرِ وَالْمُفْسِرُونَ

أنزل الله كتابه العظيم، ليكون دستوراً لل المسلمين ، ومنهاجاً يسرون عليه في حياتهم، ف يستضيفون بضيائه، ويهتدون بهديه، ويقيسون من تعاليمه الرشيدة، ونظمه الحكيمه ما يجعلهم في أوج السعادة والعزّة، ويرفع بهم إلى ذرى المجد والكمال، ويؤهلهم إلى قيادة ركب الإنسانية، و يجعلهم السادة والقاده في هذه الحياة، يسرون بالأمم إلى حياة العزة والكرامة، ويوصلونهم إلى شاطيء الأمان والاستقرار والسلام.

ولا ريب أن البشرية تخيط اليوم في ظلمات الشقاوة والمجاهلية، وتفرق في بخار التحلل وعباده المال، وليس لها من منفذ إلا الإسلام، عن طريق الاسترشاد بتعاليم القرآن ونظمه الحكيمه، التي روحيت فيها جميع عناصر السعادة للنوع البشري، على ما أحاط به علم الخالق الحكيم، ومن البذهي أن العمل بهذه التعاليم لا يكون إلا بعد فهم القرآن وتدبره، والوقوف على ما حوى من نصيحة وإرشاد، وهذا لا يتحقق إلا عن طريق الكشف والبيان، لما تدل عليه آيات القرآن، وهو ما نسميه بـ (علم التفسير) خصوصاً في هذه العصور الأخيرة التي فسدت فيها مملكة البيان العربي، وضاعت فيها خصائص العروبة، حتى من سلائل العرب أنفسهم. فالتفسيـر هو المفتاح لهذه الكنوز والذخائر، التي احتواها هذا الكتاب المجيد، وبدونه لا يمكن الوصول إلى هذه الكنوز والذخائر، واللآلئ، والجوامـر، منها باللغـة الناس في ترددـ الفاظـ القرآن، وقراءـوا آياتـه في كلـ صباحـ ومسـاءـ .

وإنه لمن المؤسف أن يكتفي المسلمون من القرآن بالفاظ يرددونها، وأنغام يلحنونها، في المآتم والمقابر، وعند الاحتفالات الرسمية، ثم لا يكون للقرآن نصيب منهم إلا الظرب بالسماع أو التبرك بالتلاوة، وهذا ما عنده الرسول ﷺ بقوله «يتخذون القرآن مزامير»، وقد نسي المسلمون أو تناسوا أن بركة القرآن العظيم إنما هي في تدبره وتفهمه، وفي الاهتمام بهديه، والاستفادة من تعاليمه وتوجيهاته، ثم الوقوف عند أوامره ومراضيه، والبعد عن مساخطه ونواهيه، والله تعالى يقول: ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكٌ لِيَتَذَبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَاب﴾<sup>(١)</sup> ويقول سبحانه ﴿أَفَلَا يَتَذَبَّرُونَ الْقُرْآنَ؟ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَفْفَالِهَا﴾<sup>(٢)</sup> ويقول جل ذكره: ﴿وَلَقَدْ يَسَرْنَا الْقُرْآنَ لِلذَّكْرِ، فَهَلْ مِنْ مَذَكِّرٍ؟﴾<sup>(٣)</sup>.

فما أشبه المسلمين اليوم بالرجل العطشان يموت من الظماء والماء بين يديه، أو بالحيوان يهلك من الجوع والعطش والزاد والماء على ظهره، وما أجمل قول القائل:

كالعييس في البيداء يقتلها الظماء والماء فوق ظهورها محول

ولقد صدق رسول الله ﷺ حين قال:

«لقد تركت فيكم أمرين، لن تضلوا ما تمسكون بهما بعدي أبداً، كتاب الله، ونبيه»<sup>(٤)</sup>.

### لماذا نفتر القرآن؟

أسئلة تخطر ببال كل إنسان.. وتجول في كل فكر «لماذا نفتر القرآن؟»؟ النجدة قراءته، ونتقن تلاوته؟

(١) سورة ص، الآية: ٢٩.

(٢) سورة محمد، الآية: ٢٤.

(٣) سورة القمر ، الآية: ١٧ ، والآية: ٢٢ ، والآية: ٣٢ .

(٤) الحديث رواه أصحاب السنن.

أم لنزيل الستار عن غامض معانيه؟  
أم لنجلو أسراره، ونبرز حاسنه؟

لا .. لا .. ليس لهذا، ولا لذاك فقط، بل لتحرر من عبادة العباد، وتبعية البشر،  
إلى عبادة رب العباد جلَّ وعلا.. ونربط الفرد والجماعة بخالق العالم، ومدبر الكون،  
رب السموات العُلَى، ورب العرش العظيم !!

فالقرآن الكريم دستور الأمة، وهداية الخالق، وشريعة الله لأهل الأرض، وهو  
النور الرباني، والهدى السماوي، والتشريع العام الخالد، الذي تكفل بكل ما يحتاج إليه  
البشر في أمور دينهم ودنياهم. ولا عجب فهو كتاب كامل، ونظام شامل، يشمل  
جوانب الحياة بأجمعها، في العقائد. والعبادات. والأخلاق. والمعاملات. وفي السياسة  
والحكم وفي السلام وال الحرب. وفي الشؤون الاقتصادية وال العلاقات الدولية. فهو كتاب  
جامع أنزله الله تبليغاً لكل شيء، وهدى ورحمة لقوم يؤمنون، وهو في ذلك كله حكيم  
كل الحكمة، لا يعتريه خلل ولا اختلاف، فلا عجب أن كانت السعادة لا تناول إلا  
بهديه، والتزام ما جاء به، فهو شفاء لما في الصدور، وعلاج لما حلَّ أو يحلُّ بالمجتمع  
من شرور. ﴿وَنَزَّلَ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ، وَلَا يُزِيدُ  
الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا﴾ .<sup>(١)</sup>

### الفرق بين التفسير والتأويل :

التفسير في اللغة هو : الإيضاح والتبيين. قال تعالى ﴿وَلَا يَأْتُوكَ مِثْلُ إِلَّا جِئْنَاكَ  
بِالْحَقِّ وَأَخْسَنَ تَفْسِيرًا﴾ .<sup>(٢)</sup> فقولنا : فسر يعني : بين ووضوح، وكلام مفسر : أي  
واضح ظاهر. وأما التفسير في الاصطلاح فهو : علم يعرف به فهم كتاب الله المنزلي  
على نبيه محمد ﷺ ، وبيان معانيه، وإستخراج أحكامه وحكمه .<sup>(٣)</sup> وعرفه غيره بأنه

(١) سورة الإسراء ، الآية : ٨٢.

(٢) سورة الفرقان ، الآية : ٢٣.

(٣) التعريف للزركشي من كتاب البرهان ص ١٣ .

(علم يبحث فيه عن القرآن الكريم من حيث دلالته على مزاد الله تعالى بقدر الطاقة البشرية<sup>(١)</sup>)

### معنى التأويل :

وأما التأويل فهو لغة من الأول بمعنى الرجوع، فكان المفسر أرجع الآية إلى ما يحتمله من المعاني. ويرى بعض العلماء أن التأويل مرادف للتفسير حتى قال صاحب القاموس: أول الكلام تأويلاً، وتأوله بمعنى: دبره وقدره وفسره، ومنه قوله تعالى «ابنَيَّةَ الْفِتْنَةِ وَابْنِيَّةَ تَأوِيلِهِ»<sup>(٢)</sup> أما في الاصطلاح فهو عند المتقدمين بمعنى التفسير، فيقال تفسير القرآن، ويقال تأويل القرآن، بمعنى واحد. قال (ابن جرير الطبرى) في تفسيره: (القول في تأويل قوله تعالى كذا.. واختلف أهل التأويل في هذه الآية...) يريد بذلك أهل التفسير.

وقال (مجاهد): إن العلماء يعملون تأويله (يعنى القرآن) ويريد تفسير معناه. وذهب فريق من العلماء إلى أن بين (التفسير والتأويل) فرقاً جلياً وقد اشتهر هذا عند المتأخرین.

التفسير: هو المعنى الظاهر من الآية الكريمة.

وأما التأويل: فهو ترجيح بعض المعانى المحتملة من الآية الكريمة التي تحتمل عدة معانٍ. وقد أفضى العلامة (السيوطى) في كتابه (الاتقان في علوم القرآن) في هذا البحث ونقل نقولاً كثيرة عن العلماء نكتفي بأجمعها وأقربها إلى الصواب وهو أن نقول ( بأن التفسير هو كشف معانى القرآن الظاهرة ، والتأويل ما استنبطه العارفون من المعانى الخفية والsecreta الربانية اللطيفة التي تحملها الآية الكريمة ) . وهذا الذي اخترناه هو الذي ذهب إليه (الألوسي) رحمه الله حيث قال:

(قد تعرف عن المؤلفين من غير نكير أن التأويل معانٍ قدسية، ومعارف ربانية

(١) انظر: مناهل العرفان للزرقا尼.

(٢) سورة آل عمران، جزء من الآية: ٧.

نهل من سحب الغيب على قلوب العارفين، والتفسير غير ذلك ..)

**والخلاصة:** أن التفسير هو المعانى الظاهرة من القرآن الكريم التي هي واضحة الدلالة على المعنى المراد الله عز وجل. والتأويل؛ هو المعانى الخفية التي تستبط من الآيات الكريمة والتي تحتاج إلى تأمل وتفكير واستنباط والتي تحتمل عدة معانٍ فيرجح المفسر منها ما كان أقوى عن طريق النظر والاستدلال، وليس هذا الترجيح بقطعي بل هو ترجيح للأظهر والأقوى إذ الحكم بأنه المراد القطعي تحكم في كتاب الله، والله تعالى يقول ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ﴾<sup>(١)</sup> الآية. والله أعلم.

### أقسام التفسير

يقسم التفسير حسب الاصطلاح العلمي الدقيق إلى ثلاثة أقسام:

**أولاً:** (التفسير بالرواية)، وهذا الذي يسمى التفسير بالنقل أو التفسير بالتأثر.

**ثانياً:** (التفسير بالدراءة) وهذا الذي يسمى التفسير بالرأي.

**ثالثاً:** (التفسير بالإشارة) وهو الذي يسميه العلماء (التفسير الإشاري)  
وستحدث عن كل قسم من هذه الأقسام بالتفصيل إن شاء الله ونوضح السلم من

### القسم الأول

#### التفسير بالرواية

هو ما جاء في القرآن، أو السنة، أو كلام الصحابة، بياناً لمراد الله تعالى تفسير القرآن بالسنة النبوية، فالتفسير المتأثر إما أن يكون تفسير القرآن بالقرآن، أو تفسير القرآن بالسنة النبوية أو تفسير القرآن بالتأثر عن الصحابة.

أ - مثال ما جاء تفسيره في القرآن الكريم قوله تعالى: **﴿أَجَلْتَ لَكُمْ بَهِيمَةً**  
**الأنعامِ إِلَّا مَا يَنْلِي عَلَيْكُمْ﴾**<sup>(٢)</sup>. فقد جاء تفسير قوله **﴿إِلَّا مَا يَنْلِي عَلَيْكُمْ﴾**

(١) سورة آل عمران، الآية: ٧.

(٢) سورة المائدة، الآية: ١.

في آية كريمة أخرى هي قوله تعالى ﴿حُرَّمْتُ عَلَيْكُمُ الْبَيْتُ وَالدَّمْ وَلَحْمُ الْخَنْزِيرِ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ﴾<sup>(١)</sup> الآية. وكذلك قوله تعالى : ﴿وَالسَّمَاءُ وَالظَّارِقُ﴾<sup>(٢)</sup> جاء تفسير الطارق في نفس السورة ﴿النَّجْمُ الثَّاقِبُ﴾<sup>(٣)</sup> وكذلك قوله تعالى ﴿فَتَنَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ﴾<sup>(٤)</sup> الآية. جاء تفسير الكلمات التي تلقاها آدم في موطن آخر من القرآن، وهي قوله تعالى ﴿قَالَا رَبُّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَا مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾<sup>(٥)</sup>.

ومن الأمثلة أيضاً على تفسير القرآن بالقرآن قوله تعالى ﴿إِنَّا نَزَّلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَّكَةٍ﴾<sup>(٦)</sup> جاء تفسير الليلة المباركة بأنها ليلة القدر في قوله جل ذكره ﴿إِنَّا نَزَّلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ﴾<sup>(٧)</sup> إلى آخر ما هنالك.

بـ - ومثال ما جاء في السنة المطهرة تفسيراً وشرعاً للقرآن أنه ﷺ فسر الظلم بالشرك في قوله سبحانه ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾<sup>(٨)</sup> وأيد تفسيره هذا بقوله تعالى ﴿إِنَّ الشَّرْكَ لِظُلْمٍ عَظِيمٍ﴾<sup>(٩)</sup>.

وفسر ﷺ الحساب اليسير بـ (العرض) أي عرض الأعمال على المؤمن وتذكيره بها فقط وذلك حين قال: «من نوقشت الحساب عذب»، فقالت السيدة عائشة له: يا رسول الله أو ليس قد قال الله تعالى ﴿فَأَمَّا مَنْ أَتَى كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَسَوْفَ

(١) سورة المائدة، الآية: ٣.

(٢) سورة الطارق، الآية: ١.

(٣) سورة الطارق، الآية: ٣.

(٤) سورة البقرة، الآية: ٣٧.

(٥) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

(٦) سورة الدخان، الآية: ٣.

(٧) سورة القدر، الآية: ١.

(٨) سورة الأنعام، الآية: ٨٢.

(٩) سورة لقمان، الآية: ١٣.

يحاسب حساباً يسيراً \* وينقلب إلى أهله مسروراً»<sup>(١)</sup> فقال عليهما الله ذلك الغرض، (بياناً للحساب اليسير) وأما من نوتش الحساب عذب. وكتفسيره عليهما الله الصلاة الوسطى في قوله تعالى «خافظوا على الصلوات والصلوة الوسطى»<sup>(٢)</sup> بأنها صلاة العصر .. وتفسير المغضوب عليهم، والضالين في سورة الفاتحة باليهود والنصارى، ومن الأمثلة أيضاً على تفسير النبي عليهما الله للآيات الكريمة تفسيره الزبادة في قوله تعالى «للذين أحسنتوا الحسنة وزبادة..»<sup>(٣)</sup> الآية. فقد فسرها بأنها النظر إلى وجه الله الكريم ، وكتفسيره عليهما الله القوة (بالرمي) في قوله تعالى: «وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة»<sup>(٤)</sup> فقد قال عليهما الله إلا إن القوة الرمي ، إلا إن القرة الرمي . وكتفسير قوله تعالى «يومئذ تحدث أخبارها»<sup>(٥)</sup> قال عليهما الله : «أتدرؤن ما أخبارها»؟ قالوا : الله ورسوله أعلم. قال : «أن تشهد على كل عبد أو أمة بما عمل على ظهرها»، تقول : عملت يوم كذا وكذا ، وأمثال هذه التفاسير كثير ، وقد جمع (السيوطى) في كتابه (الاتقان في علوم القرآن) طائفة كبيرة من التفاسير النبوية فليرجع إليه.

وكلاً هذين القسمين (تفسير القرآن بالقرآن) وتفسير (القرآن بالسنة) لا شك في أنه أعلى أنواع التفسير ، ولا شك في قوله ، أما الأول فلأن الله تعالى أعلم بمداد نفسه من غيره ، وكتاب الله تعالى أصدق الحديث لأنه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . وأما الثاني . فلأنَّ الرسول عليهما الله قد بين مهمته القرآن ، وذكر أنها مهمة التوضيح والبيان «وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم»<sup>(٦)</sup> الآية . فيما جاء عن رسول الله عليهما الله من شرح أو بيان بحسب صحيح ثابت فإنه مما لا شك في أنه حق يجب اعتماده .

(١) سورة الأشواق ، الآية : ٩ - ٧ .

(٢) سورة البقرة ، الآية : ٢٣٨ .

(٣) سورة يونس ، الآية : ٢٦ .

(٤) سورة الأنفال ، الآية : ٦٠ .

(٥) سورة الزمر ، الآية : ٤ .

(٦) سورة النحل ، الآية : ٤٤ .

## ج - تفسير الصحابة:

بقي القسم الثالث من أقسام التفسير المأثور ألا وهو (تفسير الصحابة) فإنه أيضاً من التفسير المعتمد المقبول، لأن الصحابة رضوان الله عليهم قد اجتمعوا بالرسول ﷺ ونهلوا من معينه الصافي، وشاهدوا الوحي والتزيل، وعرفوا أسباب النزول، ولم من صفاء نفوسهم، وسلامه فطرتهم، وعلوّ منزلتهم في الفصاحة والبيان، ما يزهلم من الفهم الصحيح السليم لكلام الله، وما يجعلهم يدركون أسرار هذا القرآن أكثر من أيّ إنسان.

قال الحاكم: (إن تفسير الصحافي الذي شهد الوحي والتزيل له حكم المرفوع) ومعنى هذا أن تفسير الصحافي له حكم الحديث النبوى الذى رفع إلى النبي ﷺ فهو إذاً من المأثور.

وأما التابعى: فقد اختلف في تفسيره، فذهب بعض العلماء إلى أنه من المأثور لأنه تلقاه من الصحابة غالباً، ومنهم من قال إنه من التفسير بالرأي، أي له حكم بقية المفسرين فسروا حسب قواعد اللغة العربية دون التزام للمأثور.

ملاحظة: التفسير بالmAثور من أجود أنواع التفسير إذا صعّ سنه إلى الرسول ﷺ أو إلى الصحابة. وينبغي التثبت من الرواية عند ذكر التفسير بالmAثور.. قال الحافظ (ابن كثير) رحمه الله: إن أكثر التفسير المأثور قد سري إلى الرواية من زنادقة اليهود والفرس، وسلمة أهل الكتاب، وجل ذلك في قصص الرسل مع أقوامهم، وما يتعلق بهم ومعجزاتهم، وفي تاريخ غيرهم ك أصحاب الكهف.. الخ. فينبغي إذا التثبت من الرواية.

## أسباب ضعف الرواية بالmAثور:

ذكرنا فيها تقدم أن تفسير بعض القرآن ببعض، وتفسير القرآن بالسنة الصحيحة المروعة إلى النبي ﷺ لا شك في قبوله ولا خلاف في أنه من أعلى مراتب التفسير، وأما تفسير القرآن بالmAثور عن الصحابة والتبعين فإنه يتطرق إليه الضعف من وجوه:  
أولاً: اختلاط الصحيح بغير الصحيح، ونقل كثير من الأقوال المنسوبة إلى

الصحابة أو التابعين من غير إسناد ولا ثبت، مما أدى إلى التباس الحق بالباطل.

ثانياً: أن تلك الروايات ملية (بالإسرائيليات) ومنها كثير من المخارات التي تصادم العقيدة الإسلامية، والتي قام الدليل على بطلانها، وهي مما دخل على المسلمين من أهل الكتاب.

ثالثاً: أن بعض أصحاب المذاهب المتطرفة لفقوأقوالاً، وصنعوا بأباطيل نسبوها إلى بعض الصحابة مثل (الشيعة) شيعة على المتطرفين نسبوا إليه ما هو منه بريء، ومثل أولئك المترافقين للعباسيين نسبوا إلى (ابن عباس) ما لم يصح نسبته إليه، عملاً للحكام.

رابعاً: أن بعض الزنادقة من أعداء الإسلام دسوا على الصحابة والتابعين كما دسوا على رسول الله ﷺ في الأحاديث النبوية، وذلك بفرض هدم الدين عن طريق (الدس والوضع) فمن هذه الناحية ينبغي الاحتياط والتشيّط والحذر من الأقوال التي تنسب إلى الصحابة الكرام أو التابعين<sup>(١)</sup>.

#### رأي الزرقاني في مناهيل العرفان:

وقد ذكر الأستاذ (الزرقاني) في كتابه مناهيل العرفان كلاماً حسناً حول التفسير بالتأثر بعد أن ذكر نقولاً عن الإمام أحمد رحمه الله، وعن ابن تيمية رحمه الله فقال:

(وكلمة الانصاف في هذا الموضوع أن التفسير بالتأثر نوعان:

أحدهما: ما توافرت الأدلة على صحته وقبوله، وهذا لا يليق بأحد رده، ولا يجوز إيهاله وإغفاله، ولا يجعل أن تعتبره من الصوارف عن هدي القرآن، بل هو على العكس عامل من أقوى العوامل على الاهتمام بالقرآن.

ثانيهما: ما لم يصح لسبب من الأسباب الآتية أو غيرها، وهذا يجب ردّه ولا يجوز قبوله ولا الاستغفال به، ولا يزال كثير من المفسرين كابن كثير يتحرّون الصحة فيها ينقلون، ويزيفون ما هو باطل أو ضعيف).

(١) انظر كتاب (مناهيل العرفان) للزرقاني من ٤٩١

## أشهر المفسرين من الصحابة:

قال السيوطي في (الإتقان) : (اشتهر بالتفسير من الصحابة عشرة: الخلفاء الأربع، وابن مسعود، وابن عباس، وأبي بن كعب، وزيد بن ثابت، وأبو موسى الأشعري، وعبد الله بن الزبير ... أما الخلفاء فأكثر من رُوِيَّ عنهم: (علي بن أبي طالب) كرم الله وجهه ، والرواية عن الثلاثة قليلة جداً ، وكان السبب في ذلك تقدم وفاتهـ) انتهى .

وأما السبب في قلة الرواية عن الثلاثة (أبي بكر وعمر وعثمان) فإنما يرجع كما نبه إليه السيوطي إلى قصر مدة خلافتهم وتقدم وفاتهـ، ومن ناحية أخرى فإنهم قد عاشوا في وسط أغلب أهله كانوا علماء بكتاب الله، لأنهم صاحبوا الرسول ﷺ، فكانوا واقفين على أسرار التنزيل عارفين بمعانيه وأحكامه، أما (علي) رضي الله عنه فقد عاش بعد الخلفاء الثلاثة في وقت اتسعت فيه رقعة الإسلام، ودخل كثير من العجم في الدين الجديد ، ونشأ جيل من أبناء الصحابة كانوا بحاجة إلى دراسة القرآن ، وتفهم أسراره وحكمـه ، ولذلك اشتهرت الرواية عنه أكثر من بقية الخلفاء الراشدين .. وستتكلـ بشـيـءـ من التفصـيلـ عن بعضـ هـؤـلـاءـ الصحـابةـ الذينـ اشتـهـرـواـ بـتـفـسـيرـ القرـآنـ.

### ١ - عبد الله بن عباس :

عبد الله بن العباس رضي الله عنهاـ خـبـرـ هذهـ الأـمـةـ ، وـهـوـ ابنـ عمـ رسولـ اللهـ ﷺـ الذي دعا لهـ الرـسـولـ الـكـرـيمـ بـقولـهـ : « اللـهـمـ فـقـهـ فـيـ الدـيـنـ وـعـلـمـ النـأـوـيـلـ »ـ وـهـوـ المسـتـىـ بـ( تـرـجـانـ الـقـرـآنـ )ـ .ـ قالـ عبدـ اللهـ بنـ مـسـعـودـ :ـ (ـ نـعـمـ تـرـجـانـ الـقـرـآنـ عـبـدـ اللهـ بنـ عـبـاسـ )ـ .ـ كانـ أـعـلـمـ الصـحـابـةـ بـتـفـسـيرـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ ،ـ وـفـدـ شـهـدـ لـهـ بـالـفـضـلـ .ـ وـهـوـ شـابـ فيـ عـنـفـوانـ الصـباـ .ـ كـبـارـ الصـحـابـةـ حـتـىـ كـانـ يـنـافـسـهـمـ وـيـنـتـزـعـ إـعـجـابـهـمـ مـعـ حـدـاثـةـ سـنـهـ ،ـ وـكـانـ عـمـ رـضـيـ اللهـ عـنـهـ يـدـخـلـهـ إـلـىـ مـجـلـسـ الشـورـىـ مـعـ كـبـارـ الصـحـابـةـ الـأـجـلـاءـ يـسـتـشـيرـهـمـ ،ـ وـرـبـماـ عـرـضـ الـأـمـرـ عـلـيـهـ ،ـ وـكـانـ تـقـدـيرـ عـمـ لـابـنـ عـبـاسـ مـثـارـ جـدـلـ عـنـدـ بـعـضـ الصـحـابـةـ ،ـ حـتـىـ قـالـ بـعـضـهـمـ :ـ لـمـ يـدـخـلـ هـذـاـ الشـابـ مـعـنـاـ وـعـنـدـنـاـ مـنـ الـأـوـلـادـ مـنـ هـوـ أـكـبـرـ مـنـ سـنـاـ .ـ وـلـهـ قـصـةـ روـاهـاـ الـبـخـارـيـ فـيـ صـحـيـحـهـ تـدـلـ عـلـىـ غـزـارـةـ عـلـمـهـ ،ـ وـعـلـوـ شـائـهـ فـيـ الغـوصـ عـلـىـ دـقـائقـ أـسـرـارـ الـقـرـآنـ .ـ

## رواية البخاري:

روى البخاري من طريق (سعيد بن جبير) عن ابن عباس رضي الله عنها قال: كان عمر يدخلني مع أشياخ بدر، فكأن بعضهم وجد في نفسه، فقالوا: لم يدخل هذا معنا وإن لنا أبناء مثله؟ فقال عمر: إنه من علمت (يعني إنه من عزفتم ذكاهم وعلمه)، فدعاهم ذات يوم فأدخلني معهم، فما رأيت أنه دعاني فيهم يومئذ إلا ليتهم! فقال: ما تقولون في قول الله تعالى ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرٌ مِّنَ اللَّهِ وَالْفَتْحِ﴾<sup>(١)</sup>.. فقال بعضهم: أمِّنَا أنَّمَا نَحْمَدُ اللَّهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ إِذَا نَصَرَنَا وَفَتَحَ عَلَيْنَا، وَسَكَتَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلْ شَيْئًا، فَقَالَ لِي: أَكَذَّلَكَ تَقُولُ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ؟ فَقَلَّتْ: لَا، فَقَالَ: مَا تَقُولُ؟ فَقَلَّتْ: هُوَ أَجْلُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ أَعْلَمُ بِهِ لَهُ، قَالَ: إِذَا جَاءَ نَصْرٌ مِّنَ اللَّهِ وَالْفَتْحِ، فَذَلِكُ عَلَمَةُ أَجْلِكَ، فَسَبَّحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفَرَهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَابًا، فَقَالَ عمر: وَاللَّهِ لَا أَعْلَمُ مِنْهَا إِلَّا مَا تَقُولُ<sup>(٢)</sup>. فهذا القصة تدل على مدى قوة فهمه، ودقة رأيه في استنباط الإرشادات القرآنية التي لا يدركها إلا الرأسخون في العلم.. ولا عجب أن ينال ابن عباس تلك الرتبة الرفيعة في فهم أسرار القرآن، فقد دعا له الرسول ﷺ بالفهم والفقه في الدين كما روى الشيخان عن ابن عباس رضي الله عنها قال: ضمَّنَتِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَى صُدُورِهِ وَقَالَ: «اللَّهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ وَعَلِمْهُ التَّأْوِيلَ»، وفي رواية «اللَّهُمَّ عَلِمْهُ الْحِكْمَةَ».. وكان (ابن عباس) يسمى البحر لكثرة علمه.

روى أن رجلاً أتى (عبد الله بن عمر) يسأله عن السموات والأرض (كانت رتفقاً فتقنها)<sup>(٣)</sup>، فقال: أذهب إلى ابن عباس فسألته ثم تعال فأخبرني! فذهب فسألة فقال: كانت السموات رتقاً لا تمطر، وكانت الأرض رتقاً لا تنبت، ففتقت هذه بالמטר، وهذه بالنبات، فرجع إلى ابن عمر فأخبره فقال: قد كنت أقول ما يعجبني جراءة ابن عباس على تفسير القرآن، فالآن قد علمت أنه أوثق علماء.

(١) سورة النصر، الآية: ١.

(٢) انظر: صحيح البخاري، باب فضائل الصحابة.

(٣) سورة الأنبياء، جزء من الآية: ٣٠.

وروي أنَّ عمر بن الخطاب قال يوماً لأصحاب النبي ﷺ فيمن ترون هذه الآية نزلت **﴿أَيُّوْدَ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّنْ تَحْيِيلٍ وَأَعْنَابٍ﴾**<sup>(١)</sup> الآية. قالوا: الله أعلم فغضب عمر، فقال: قولوا: نعلم أو لا نعلم، فقال ابن عباس: في نفسي منها شيء، فقال: يا ابن أخي قل ولا تحير نفسك!! قال ابن عباس: ضربت مثلًا لعمل، فقال عمر: أي عمل؟ قال ابن عباس: لرجل غني يعمل بطاعة الله ثم بعث له الشيطان فعمل بالمعاصي حتى أغرق أعماله. (رواه البخاري).

كل هذا وأمثاله كثير يدل على مبلغ علم ابن عباس وفهمه الثاقب منذ حداثة سنّه، ولهذا أصبح في مصاف كبار شيوخ الصحابة، وأصبح يدعى حبْر الأمة بشهادة الصحابة أنفسهم.

### شيوخ ابن عباس:

ومن شيوخ ابن عباس الذين استقى منهم علومه بعد رسول الله ﷺ، وكان لهم أبرز الأثر في توجيهه وثقافته (عمر بن الخطاب، وأبي بن كعب، وعلي بن أبي طالب، وزيد بن ثابت) وهؤلاء الخمسة هم أهم شيوخه الذين أخذ عنهم أكثر علمه وتلقى منهم معظم ثقافته، وكان لهم أثر في توجيهه تلك الوجهة العلمية الدقيقة.

### تلמידة ابن عباس:

تلقيَّ العلم عن ابن عباس عدد كبير من التابعين كان من أشهرهم تلامذته المشهورون الذين نقلوا تفسيره وعلمه الغزير وهم: (سعيد بن جبير، ومحٰمد بن جبر الخزرمي، وطاووس بن كيسان الهاني، وعكرمة مولى ابن عباس، وعطاء بن أبي رباح) وهؤلاء هم أظهر تلامذته الذين نقلوا مدرسة ابن عباس في التفسير إلينا رضي الله عنه جميعاً.

---

(١) سورة البقرة، الآية: ٢٦٦.

## ٢ - عبد الله بن مسعود :

ومن أعلام الصحابة الذين اشتهروا بالتفسير . ونقلوا لنا آثار الرسول وأقواله (عبد الله بن مسعود) رضي الله عنه ، فقد كان من السابقين إلى الإسلام ، وكان سادس سنة ما على وجه الأرض مسلم سواهم ، وكان خادم رسول الله ﷺ يُلِيهِ نعليه ، ويُيشِّي معه وأمامه ، فكان له من هذه الصلة النبوية خير مثقف ومؤدب ، لذلك عدوه من أعلم الصحابة بكتاب الله ، ومعرفة حكمه ومتناهيه ، وحلاله وحرامه ، قال السيوطي . قد روي عن ابن مسعود في التفسير أكثر مما روي عن عليٍّ كرم الله وجهه . روى الشیخان عنه أنه قال : (والذي لا إله غيره ما نزلت سورة من كتاب الله تعالى إلا وأنا أعلم أين أنزلت ، ولا أنزلت آية من كتاب الله تعالى إلا وأنا أعلم فيم أنزلت ، ولو أعلم أحداً أعلم مني بكتاب الله تبلغه الأبل لركبت إليه ..) روى عنه كثير من التابعين .



## الفصل السادس

### المُفَسِّرُونَ مِنَ التَّابِعِينَ

إذا ذكر المفسرون من التابعين فإنهم يعتبرون كثرة كثيرة، ويعدون في العدد أكثر من الصحابة، ذلك لأنَّ الذين اشتهروا بالتفسير من الصحابة لا يزيدون على عشرة - كما ذكر ذلك السيوطي في كتابه الإتقان - وقد تقدم معنا أسماؤهم، وذكرنا نبذة عن ترجمة مشاهيرهم، أما التابعون فقد كثُر فيهم المفسرون، واشتهروا شهرة واسعة، ونبغُ فيهم رجال أفذاذ، اعتبروا عناية كبيرة بتفسير كتاب الله تعالى، وعنهم نقل المفسرون معظم الآراء، وقد انقسموا إلى طبقات ثلاثة :

- ١ - طبقة أهل مكة.
- ٢ - طبقة أهل المدينة.
- ٣ - طبقة أهل العراق.

١ - أما الطبقة الأولى: وهي طبقة أهل مكة، فقد أخذوا علومهم، من شيخ المفسرين، وترجان القرآن، سيدنا عبد الله بن عباس رضي الله عنه وأرضاه، وقد نقل السيوطي عن ابن تيمية رحمه الله أنه قال: (أعلم الناس بالتفسير أهل مكة، لأنهم أصحاب عبد الله بن عباس). وقد اشتهر فيهم عدد كبير، وظهر فيهم رجال أفذاذ، على رأسهم (مجاهد، وعطاء، وعكرمة، وطاووس وسعید بن جبیر) وسنعرض بترجمة موجزة لحياة هؤلاء العلماء الاعلام.

### (مجاحد بن جبر)

أما مجاهد: فقد ولد سنة ٢١ وتوفي سنة ١٠٣ هجرية، وهو مجاهد بن جبر، وكتبه (أبو الحجاج) المكي كان من أشهر العلماء في التفسير، قال عنه الذهبي: «شيخ القراء والمفسرين بلا مراء، أخذ التفسير عن ابن عباس»<sup>(١)</sup>.

وكان من أخص تلامذته، ومن أوئل من روى عنه، ولهذا يعتمد البخاري كثيراً على تفسيره كما يعتمد كثير من المفسرين على روايته، تنقل في الأسفار، واستقر في الكوفة، وكان لا يسمع بأعجوبة إلا ذهب فنظر إليها.

تلقي مجاهد تفسير كتاب الله عن شيخه الجليل (ابن عباس) وقرأه عليه قراءة تفهم وتدبر، ووقف عند كل آية من آيات القرآن، يسأله عن معناها، ويستفسر عن أسرارها، روى الفضيل بن ميمون عن مجاهد أنه قال:

«عرضت القرآن على ابن عباس ثلاث عرضت، أقف عند كل آية منه أسؤال عنها: فيها أنزلت؟ وكيف أنزلت؟».

وهذا العرض من (مجاهد) رضي الله عنه على شيخه الجليل إغا كان طلباً لتفسيره ومعرفة أسراره ودقائقه، وتفهم حكمه وأحكامه، ولهذا قال الإمام الترمذى رحمه الله: «إذا جاءك التفسير عن مجاهد فحسبك به، أي يكفي هذا التفسير ويغنى عن غيره من التفاسير إذا كان راويه الإمام مجاهد».

### (عطاء بن أبي رباح)

وأما عطاء بن أبي رباح: فقد ولد سنة ٢٧ هجرية وتوفي سنة ١١٤ هجرية نشأ بمكة وكان مفتى أهلها ومحدثهم، وهو تابعي من أجلاء الفقهاء، وكان ثبتاً ثقة في الرواية عن ابن عباس<sup>(٢)</sup>.

(١) أنظر الأعلام، ج ٦، ص ١٦١.

(٢) الأعلام للزركلي، ج ٥، ص ٢٩.

قال عنه الإمام الأعظم أبو حنيفة النعيم: ما لقيت أحداً أفضل من عطاء بن أبي رباح.

وقال قتادة: أعلم التابعين أربعة: عطاء بن أبي رباح أعلمهم بالناسك، وسعيد بن جير أعلمهم بالتفسير .. الخ . . .  
توفي رضي الله عنه بمكة ودفن فيها عن (٨٧) سبع وثمانين سنة.

### (عكرمة مولى ابن عباس)

وأما عكرمة: فقد ولد سنة ٢٥ هجرية وتوفي سنة ١٠٥ هجرية قال عنه الإمام الشافعي رحمه الله: ما بقي أحد أعلم بكتاب الله من عكرمة. وهو مولى ابن عباس رضي الله عنه، تلقى علمه على ابن عباس، وأخذ عنه القرآن والسنة، وكان رضي الله عنه يقول: لقد فسّرت ما بين اللوحين<sup>(١)</sup> وكل شيء أحدثكم في القرآن فهو عن ابن عباس .

جاء في تعريفه في كتاب الأعلام ما يلي:

«عكرمة بن عبد الله البربرى المدى، أبو عبد الله، مولى عبد الله بن عباس، تابعي، كان من أعلم الناس بالتفسير والمعازى، طاف البلدان، وروى عنه زهاء ثلاثة رجال، منهم أكثر من سبعين تابعياً، وخرج إلى بلاد المغرب، فأخذ عن أهلها ثم عاد إلى المدينة المنورة، فطلبها أميرها فغيب عنها حتى مات، وكانت وفاته بالمدينة هو والشاعر المشهور (كثير عزة) في يوم واحد فقيل: مات أعلم الناس، وأشعر الناس<sup>(٢)</sup> .

### (طاووس بن كيسان الياني)

وأما طاووس: فقد ولد سنة ٣٣ هجرية وتوفي سنة ١٠٦ هجرية: وهو طاووس بن كيسان الياني اشتهر بتفسير كتاب الله تعالى، وكان آية في الحفظ

(١) بريد باللوحين: ما بين دفتي المصحف.

(٢) الأعلام للزركلي ج ٥، ص ٤٣

والنبغ والذكاء ، وآية في الورع والتشفف والصلاح ، أدرك من الصحابة نحو (٥٠) خسین صحابيًّا ، وتلقى العلم عنه خلق كثير ، وقد كان عابداً زاهداً ، ورد أنه حجَّ بيت الله الحرام أربعين مرة ، وكان مستجاب الدعوة ، قال فيه ابن عباس : إني لأظن طاؤوساً من أهل الجنة .

جاء في تعريفه في كتاب الأعلام ما يلي :

« طاؤوس بن كيسان الخولاني المدائني ، أبو عبد الرحمن ، من أکابر التابعين تفقهاً في الدين ، ورواية للحديث ، وتقشفاً في العيش ، وجرأة على وعظ الخلفاء والملوك ، أصله من الفرس ، ومولده ومنشأه باليمن توفي حاجاً بالمزدلفة ، وكان ( هشام بن عبد الملك ) حاجاً تلك السنة فصلَّى عليه وكان يأبى للقرب من الملوك والأمراء ، قال ابن عبيدة : متجنوو السلطان ثلاثة : أبو ذر ، وطاووس ، والثوري » (١) .

( سعيد بن جبیر )

وأما سعيد بن جبیر : فقد ولد سنة ٤٥ هجرية وتوفي سنة ٩٤ هجرية ، وهو من أکابر التابعين علماً وورعاً ، وقد اشتهر بتفسير كتاب الله عزَّ وجلَّ وكان طوداً شاحناً ، وعلماً لاماً ، تناقل علمه الرجال ، وسرت بذكره الركبان وقد قال ( سفيان الثوري ) : خذوا التفسير عن أربعة : عن سعيد بن جبیر ، ومجاهد ، وعكرمة ، والضحاك ، وقال ( قنادة ) : كان سعيد بن جبیر أعلمهم بالتفسير (٢) ..

كان آية في الحفظ ، يحفظ ما يسمع ، وقد شهد له ابن عباس بالحفظ حتَّى قال له : « انظر كيف تحدث عني فإنك قد حفظت عني حديثاً كثيراً » .

وكان ابن عباس بعد أن فقد بصره إذا أتاه أهل الكوفة يسألونه قال : تماًلوني وفيكم ابن أم دهاء ، يعني ( سعيد بن جبیر ) رضي الله عنه .

(١) الأعلام ، ج ٣ ، ص ٣٢٢ .

(٢) انظر : الأنقاض ، ص ١٨٩ .

وقد كان عابداً زاهداً، يختم القرآن في كل ليلتين، وقد قرأ ذات مرة القرآن كلّه في ركعة واحدة في الكعبة.

وجاء في ترجمته في الأعلام ما يلي: «سعید بن جبیر الاسدی الكوفی، أبو عبد الله نابعی، كان أعلمهم على الإطلاق، وهو جشی الأصل، أخذ العلم عن ابن عباس وابن عمر، ولما خرج عبد الرحمن بن الأشعث على عبد الملك بن مروان، كان سعید بن جبیر معه، فلما قتل عبد الرحمن ذهب سعید إلى مکة، فقبض عليه وعليها (خالد القسّری) وأرسله إلى الحجاج فقتله، وكان الحجاج يخاطبه ( بشقی بن کسیر ) بدل سعید بن جبیر .

قال أحد بن حنبل: «قتل الحجاج سعیداً، وما على وجه الأرض أحد إلا وهو مفتقر إلى عمله».

وروى أن الحجاج لما أراد قتله أمر الجلاد أن ينطلق به فيضرب عنقه، فقال له سعید: دعني أصلی رکعتین، قال الحجاج ماذا يقول؟ قال: يربى الصلاة، فأبی إلا أن يصلی إلى المشرق - قبلة النصاری - ثم أمر أن تضرب عنقه ووجهه موجه إلى غير قبلة، فأداروا وجهه فقال سعید عندئذ: «فَأَيْنَا تُولِّوا فَمَ وَجَهَ اللَّهُ»<sup>(۱)</sup> ثم ضربت عنقه وهو يردد: لا إله إلا الله محمد رسول الله، وذهبت نفسه البريئة الطاهرة إلى ربه تشکو إليه ظلم الحجاج، وجاد بأنفاسه في سبيل عقيدته ودينه، رحمة الله وأسكنه فسيح جناته»<sup>(۲)</sup>.

## ٢ - طبقة أهل المدينة:

وقد أشتهر منهم عدد، على رأسهم (محمد بن كعب القرظی، وأبو العالية الرياحی، وزید بن أسلم) رضي الله عنهم جميعاً.

ونحن نتحدث عن هؤلاء، الثلاثة الذين اشتهروا بالتفصیر من أهل المدينة المنورة

(۱) سورة البقرة، الآية: ۱۱۵.

(۲) انظر الطبقات الكبرى لابن سعد ج ۶ ص ۲۵۷

والذين كان لهم اثر عظيم في نقل علوم الصحابة، سواء كان ذلك في الفقه او الحديث او التفسير، وإن كان هناك غيرهم من اشتهروا من التابعين ولكن شهرة هؤلاء كانت أوسع، وأثراً لهم كان أظهر.

### (محمد بن كعب القرظي)

جاء في تهذيب التهذيب للعسقلاني في ترجمته ما يلي:

« هو محمد بن كعب القرظي، أبو حزة المدني، من حلفاء الأوس، سكن الكوفة ثم المدينة، روى عن جمِعٍ غَفِيرٍ من الصحابة وخاصة عن علي بن أبي طالب، وعبد الله بن مسعود.

قال ابن سعد: كان ثقة عالماً كثير الحديث، ورعاً صالحاً.

قال عون بن عبد الله: ما رأيت أحداً أعلم بتأويل القرآن منه.

ويذكر البخاري في سبب تسميته بـ (القرظي) أن آباءه كان من لم ينجب يوم قريظة فترك، وذلك أن النبي ﷺ قتل الرجال من بني قريظة حينما خانوا العهود وغدروا بالرسول، فأمر بقتل مقاتلتهم وترك الأطفال والصبيان والنساء. وقد كان من أفضلي أهل المدينة علمًا وفقهاً، وكان يحدث في المسجد فسقط عليه السقف وعلى أصحابه، فمات تحت المدح، وكان ذلك سنة 117 هجرية رضي الله عنه وأرضاه<sup>(١)</sup>

### (أبو العالية الرياحي)

اسمه رفيع بن مهران، وكتبه أبو العالية، وهو مولى امرأة من بني رياح وهو تابعي ثقة من أهل البصرة، اشتهر بالفقه والتفسير، رأى أبو بكر وقرأ القرآن على (أبي بن كعب) وغيره، وسُعِّي من عمره، وابن مسعود، وعلي وعائشة، وغيرهم.

روي عنه أنه قال: قرأت القرآن بعد وفاة نبيكم بعشرين سنة. وكان منذ حداثة

(١) انظر: تهذيب التهذيب. ج ٥، ص ٤٢١.

سنه راغباً في العلم، مكتباً على طلبه، حتى نبغ فيه وفاق الأقران وخاصة في التفسير، وقد كان ابن عباس رضي الله عنهما يرفعه على سريره وقريش أسفل منه، ويقول: هكذا العلم يزيد الشريف شرقاً، ويجلس الملوك على الأسرة، مات سنة ٩٣ هجرية عن عمر يناهز الثمانين رضي الله عنه وأرضاه.

(زيد بن أسلم)

هو زيد بن أسلم العدوبي العمري، يكنى (أبا أسامة) وهو فقيه محدث من أهل المدينة، كان مع عمر بن عبد العزيز أيام خلافته، واستقدمه الوليد بن يزيد في جماعة من فقهاء المدينة إلى دمشق مستفتياً في أمر، وكان ثقة كثير الحديث له حلقة في المسجد النبوي، وله كتاب في التفسير رواه عنه ولده (عبد الرحمن) وقد كان رجلاً مهيباً، قال ابن عجلان: «ما هبت أحداً قط هيبة لزيد بن أسلم». وحدث ذات يوم بحديث ولم يستدئه، فسأله رجل يا أبا أسامة عمن هذا؟ فقال: يا ابن أخي ما كنا نجالس السفهاء.

وكان له حلقة كبيرة في المسجد النبوي الشريف، وكان (علي بن الحسين) يجلس إليه فيستمع له ويترك مجالس قومه، فقيل له في ذلك: ترك مجالس قومك إلى عبد عمر بن الخطاب (حيث كان مولى لعمر) فقال علي: إنما يجلس الرجل إلى من ينفعه في دينه، توفي رضي الله عنه بالمدينة المنورة سنة ١٣٦ هجرية<sup>(١)</sup>.

### ٣ - طبقة أهل العراق:

وقد أشتهر منهم عدد وعلى رأسهم (الحسن البصري، ومسروق بن الأجدع، وقتادة ابن دعامة، وعطاء بن أبي مسلم الخراساني، ومرة الهمذاني).

ونحن نتحدث عن ترجمة هؤلاء الأعلام بشيء من الإيجاز فنقول ومن الله نستمد العون.

(١) انظر: تذكرة المخاطر للذهبي، ج ١ ص ٦٢.

## (الحسن البصري)

هو الحسن بن يسار البصري، إمام أهل البصرة، وحبر الأمة في زمانه، يكنى (أبا سعيد) وهو أحد العلماء، والفصحاء، والشجعان، والنساك، ولد بالمدينة المنورة، وشب في كنف (علي بن أبي طالب) واستكتبه الربيع بن زياد والي خراسان في عهد معاوية فسكن البصرة، وعظمت هيبيته في القلوب، فكان يدخل على الولاة فيأمرهم وينهاهم، لا يخاف في الحق لومة لائم، رأى مائة وعشرين صحابياً، وكان من أنصح أهل البصرة وأعبدهم وأفقهم.

قال الغزالي: كان الحسن البصري أشبه الناس كلاماً بكلام الأنبياء، وأقربهم هدياً من الصحابة، وكان في غاية من الفصاحة، تتصبّب الحكمة من فيه<sup>(١)</sup>.

قال أبيوف: ما رأت عيناي رجلاً قطَّ كان أفقه من الحسن البصري، كان يعي الحكمة وينطق بها، وكان إذا وعظ أبكي الماخرين، كأنما كان في الآخرة ثم جاء منها فهو يخبر عمَّا رأى وعاين، ولهذا فقد اشتهر بالوعظ، وكان رقيق القلب، فصبح اللسان. وكان يحدث بالأحاديث النبوية فإذا حدث عن (علي بن أبي طالب) لم يذكره خشية من بطش الحجاج، قال يونس بن عبيد: سألت الحسن قلت: يا أبا سعيد، إنك تقول قال رسول الله وإنك لم تدركه؟ قال يا ابن أخي: لقد سألتني عن شيء ما سألك عنه أحد قبلك، ولو لا منزلتك مني ما أخبرتك، إني في زمان كما ترى - وكان في عمل الحجاج - كلَّ شيء سمعته أقول قال رسول الله فهو عن علي بن أبي طالب، غير أنَّي في زمان لا أستطيع أن أذكر عليه<sup>(٢)</sup>.

وما ولي عمر بن عبد العزيز الخلافة كتب إليه: إني قد ابتليت بهذا الأمر، فانظر لي أعوناً يعينوني عليه، فأجابه الحسن: أما أبناء الدنيا فلا تريدهم، وأما أبناء الآخرة فلا يريدونك فاستعن بالله عن أمرك<sup>(٣)</sup>.

(١) فيه: أبي فمه

(٢) انظر: تهذيب التهذيب، ج ٢، ص ٢٩٦.

(٣) انظر الاعلام للزركلي ج ٢ ص ٢٤٢.

توفي بالبصرة سنة ١١٠ هجرية ودفن فيها رحمه الله رحمة واسعة.

### (مسروق بن الأجدع)

مسروق بن الأجدع المدائني، كوفي تابعي ثقة، من أصحاب ابن مسعود الذين  
نقلوا لنا هدي الرسول ﷺ.

وهو عابد فقيه يكنى (أبا عائشة) وقد اشتهر بالتفصير، ورواية الحديث كان أبوه  
أفسس فارس باليمن، وكان خاله (عمر بن معذ يكرب) وقد تولى القضاء، فلم يكن  
يأخذ على القضاء رزقاً، وكان قانعاً زاهداً راضياً بما قسم الله، مع أنه كان صاحب  
عيال. جاءته امرأته يوماً فقالت: يا أبا عائشة: إنه ما أصبح اليوم لعيالك رزق،  
فتبسم ثم قال: والله ليأتينهم الله برزق، فرزقه الله رزقاً واسعاً.

روي عنه أنه لقي (عمر بن الخطاب) فسألته ما اسمك؟ قال: مسروق بن  
الأجدع، فقال له عمر: الأجدع شيطان، أنت مسروق بن عبد الرحمن فكان بعد ذلك  
يقول: أنا مسروق بن عبد الرحمن.

قال علي بن المديني شيخ البخاري: ما أقدم على مسروق من أصحاب عبد الله بن  
مسعود أحداً، صلى خلف أبي بكر، ولقي عمر وعثمان.

شهد القدسية مع أخوته الثلاثة، فقتلوا يومئذ بالقدسية، وجرح مسروق فشلت  
يده، وله طريقة لطيفة في النصح والوعظ، خرج يوماً ومعه بعض تلامذته فارتقي بهم  
على كنافة في الكوفة فقال: ألا أرىكم الدنيا؟ هذه هي الدنيا، أكلوها فأفتوها ،  
لبسوها فأبلوها ، ركبواها فأنضوها ، سفكوا فيها دماءهم، واستحلوا فيها محارفهم ،  
وقطعوا فيها أرحامهم<sup>(١)</sup>.

سئل يوماً عن بيت شعر فقال: أكره أن أرى في صحيفتي شرعاً.

(١) نهدي التنبـج ج ٦ ص ٨٢

### (فتادة بن دعامة)

وأما فتادة: فهو أبو الخطاب السدوسي البصري، ولد في البصرة، سنة ٦١ وتوفي سنة ١١٧ هجرية ومات وعمره ٥٥ سنة. روى عن أنس بن مالك وسعيد بن المسيب، وجاء من الصحابة، وكان قوي الحفظ، بشديد الذكاء، يروى عنه أنه قال: «ما قلت لحدث قط أعد على، وما سمعت أذناي شيئاً إلا وعاشه قلبي».

ويروى أنه دخل على (سعيد بن المسيب) فجعل يسأله أياماً، وأكثر عليه من السؤال، فقال له سعيد: أكل ما سألكني عنه تحفظه؟ قال: نعم فتعجب منه، فقال له فتادة: سألك عن كذا، فقلت فيه كذا، وسألتك عن كذا، فقلت فيه كذا، حق أورد عليه جميع ما سمعه منه، فقال له سعيد: ما كنت أظن أن الله خلق مثلك، وقال عنه مرة: ما أتاني عرافي أحسن من فتادة، وقرئت عليه مرة صحيحة جابر فحفظها<sup>(١)</sup>.

وقد كان ضريراً فاقد البصر، حيث ولد وهو أعمى: ولكنه كان آية في الحفظ والنبوغ والذكاء، وكان أحد بن حنبل يطلب في ذكره والثناء عليه، وينشر من علمه وفقهه، وكان إماماً في التفسير والفقه، ولكنه أخذ عليه أنه كان يأخذ عن كل أحد، حتى قال فيه الشعبي: فتادة حاطب ليل.

توفي رضي الله عنه بالبصرة ودفن بها، وعمره خمس وخمسون سنة، ولما مات بكى عليه أهل البصرة.

### (عطاء الخراساني)

قال الحافظ الأصفهاني: كان مولده سنة ٥٠ ووفاته سنة ١٢٥ هجرية. وهو عطاء ابن أبي مسلم الخراساني، يكنى (أبا عثمان) وكان ثقة صدوقاً، عابداً زاهداً، كثير العبادة والتبتل، كان يحيي الليل تهجدأ وصلاوة.

روى عبد الرحمن بن يزيد أنه كان يحيي الليل صلاة، فإذا ذهب من الليل ثلثه، أو

(١) تهذيب التهذيب ج ٨ ص ٣٥١

نصفه نادانا يا فلان ويا فلان، قوموا فتوضاوا وصلوا، فإن قيام الليل وصيام النهار  
أيسر من شراب الصديد <sup>(١)</sup>.

وكان يحب نشر العلم، فإذا لم يجد أحداً من تلامذته يجده ذهب إلى المساكين  
فحديثهم، خوفاً من الوعيد لكتام العلم.

وقد اشتهر بالفقه والحديث والتفسير، وكان على غاية من الزهد والورع، رحمة الله  
تعالى.

### (مُرَّةُ الْمَذَانِي)

هو مرة بن شراحيل المذانبي، أدرك عدداً من الصحابة غير قليل، ويكنى (أبا  
إساعيل) وهو المعروف بمرة الطيب، ومرة الخير، لقب بذلك لعبادته، كان عابداً  
ورعاً، وزاهداً صاححاً، قال العجلي: كان يصلى في اليوم والليلة خمسة ركعات، وهو  
تابع ثقة توفي سنة ٧٦ هجرية رحمة الله تعالى رحمة واسعة وأسكنه فسيح جناته <sup>(٢)</sup>.  
هؤلاء هم أعلام المفسرين من التابعين، استمدوا علومهم وقبعوا معارفهم من  
الصحابة الكرام رضوان الله عليهم أجمعين.

وعنهم أخذ تابعو التابعين، ومن بعدهم من العلماء العاملين، وهكذا حفظ دين  
الله، وكتابه، وشريعته، وعلومه و المعارف، سلسلة كاملة، عن طريق التلقى والتلقين،  
جيلاً عن جيل، مصداقاً لقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ، وَإِنَّا لَهُ  
لَحَافِظُونَ﴾ <sup>(٣)</sup>

ولقد صدق الرسول الكريم فيما نسبنا عنه وأخبر حيث قال  
«يحمل هذا العلم من كل خلفٍ عدو له، ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال  
المبطلين، وتأويل الجاهلين».

(١) انظر تهذيب الكمال للمرزا، ج ٤ ص ٤٦٩.

(٢) انظر تهذيب التهذيب، ج ١٠، ص ٨٨.

(٣) سورة الحجر، الآية: ٩.

وهكذا حفظ الله كتابه بحفظ هؤلاء الرجال الأعلام . والثقات الأفضل . الذين  
كرسوا جهودهم في خدمة العلم والدين ، فجزاهم الله عن الإسلام والمسلمين خير  
الجزاء ، وأسكنهم فسيح جناته آمين .

تنبيه :

يلاحظ على تفسير التابعين رضوان الله عليهم . أنه قد دخلت إلى أقوالهم بعض  
الروايات الإسرائيلية ، واختلط الصحيح بالعليل ، ونقل على لسانهم بعض الروايات التي  
لم ثبت ، فينبغي التنبه عند نقل أقوالهم إلى الصحيح منها ، وأن يرجع الإنسان إلى  
المراجع الموثوقة من كتب التفسير ، كتفسير ابن جرير وغيره من التفاسير الموثوقة .

. قال (السيوطى) في كتابه الإنقان بعد أن ذكر أشهر المفسرين من التابعين ما نصه :  
«فهؤلاء قدماء المفسرين ، وغالب أقوالهم تلقوها من الصحابة . ثم بعد هذه الطبقة  
ألفت تفاسير تجمع أقوال الصحابة والتابعين ، كتفسير (سفيان بن عيينة) و (وكيع بن  
الجراح) و (شعبة بن الحجاج) و (يزيد بن هارون) وآخرين . ثم جاء بعدهم (ابن  
جرير الطبرى) وكتابه أجل التفاسير وأعظمها<sup>(١)</sup> .»

---

(١) الإنقان للسيوطى : ج ٢ ص ١٩٠

## الفَصْلُ السَّابِعُ

### إِعْجَازُ الْقُرْآنِ

العناية بدراسة القرآن العظيم :

لم يحدث في تاريخ البشرية أنَّ أمة من الأمم اهتمت بكتابها السماوي كما اهتمت هذه الأمة المحمدية، ولم نسمع عن كتاب مقدس نال من الحفظ والرعاية والإجلال والإكبار. كما ناله هذا الكتاب المجيد، معجزة محمد الخالدة، وحجته البالغة، ودعورته إلى الناس أجمعين. ولا عجب أن ينال القرآن العظيم هذه المنزلة الرفيعة، ويحتل من ثواب المسلمين تلك المكانة الجليلة، ذلك لأن الأحداث التي رافقت نزول هذا الكتاب المقدس، تجعله يتبوأ مكان الصدارة بين جميع الكتب السماوية، ويتفوق كل ما جاء به الأنبياء والمرسلون صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين من هداية وإصلاح وتربيه وتعليم، وسمو وتشريع، ولقد أحسن وأبدع من قال:

(الله أكْبَرُ إِن دِيْسَ مُحَمَّدٌ وَكَتَبَهُ أَهْدَى وَأَقْوَمُ قَلَا)  
(لَا تَذَكَّرُوا كَتَبَ السَّوَالِفَ عَنْهُ طَلَعَ الصَّبَاحَ فَأَطْفَيَ الْقَنْدِيلَ)

القرآن معجزة محمد الخالدة.

وفد جرت حكمة الله الأزلية، أن يؤيد أنبياءه ورسله بالمعجزات الباهرات والدلائل الواضحات. والحجج والبراهين الدامغة، التي تدل على صدقهم، وعلى أنهم

أنبياء مرسلون من عند الله العزيز القدير، وقد خص الله تبارك وتعالى نبينا صلوات الله وآياته عليه بالمعجزة العظيمى (القرآن الكريم) ذلك النور الربانى، والوحى السماوى، الذى ألقاه على قلب نبئه قرأتنا عربياً غير ذي عوج، يتلوه آناء الليل وأطراف النهار، والذى أحيا به أجىالاً من العدم، كانت في عداد الموتى فأحياها الله بنور هذا القرآن، وهذاها أقوم طريق وانتشلها من الحضيض فجعلها خير أمة أخرجت للناس، وصدق الله حيث يقول: ﴿أَوْمَنْ كَانَ مِنْتَا فَأَحْيَنَا وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يُشَيِّبُ بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مِثْلُهِ فِي الظُّلُماتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا؟ كَذَلِكَ زُيْنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾<sup>(١)</sup>

لقد أحيا القرآن أمماً، وأوجد مجتمعاً، وألف جلاً لم يعرف له التاريخ مثيلاً، فأخذ من العرب الذين كانوا رعاة الإبل والغنم، سادة الشعوب والأمم، فملأوكهم الدنيا حتى حكموا أقاصى المعمورة وكل ذلك بفضل هذا القرآن، معجزة خاتم الأنبياء والمرسلين. وفي ذلك يقول أمير الشعراء:

(أخوك عيسى دعا ميتاً فقام له)    وانت أحيت أجىالاً من العدم

ولئن كانت معجزة الأنبياء السابقين معجزات «حسية» تتناسب مع العصر والزمان الذي بعثوا فيه، كمعجزة (موسى) عليه السلام حيث كانت (اليد والعصا) لأنه بعث في زمن كثر فيه السحر واشتهر فيه السحر، وكذلك معجزة (عيسى) عليه السلام حيث كانت بإحياء الموتى، وإبراء الأكمه<sup>(٢)</sup> والأبرص، والإخبار عن بعض المغيبات، لأنه بعث في عصر كثر فيه الطب والحكمة، وظهر فيه الأطباء البارعون، فاتاهم عيسى بن مريم بما أدهشهم وأعجزهم من شفاء المرضى، وإحياء الموتى، وإبراء العمى البكم الصم.

أقول: إذا كانت معجزات الأنبياء السابقين معجزات (مادية حسيّة) فإن معجزة محمد بن عبد الله معجزة (روحية عقلية) وقد خصته الله بالقرآن معجزة العقل الباقى

(١) سورة الأنعام، الآية: ١٢٢.

(٢) الأكمه: الأعمى. قال تعالى: ﴿وَأَبْرَىءُ الْأَكْمَهُ وَالْأَبْرَصَ وَأَحْيِي الْمَوْتَى يَادِنَ اللَّهَ﴾.

على الزمان، ليراما ذرو القلوب والبصائر، فيستنروا بضيائها وينتفعوا بهديها في المستقبل والحاضر، فقد ورد عن سيد المرسلين أنه قال: ..

«ما من نبيٍّ من الأنبياء إلا أعطى من الآيات مامثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إليَّ، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا»، رواه البخاري..

أجل.. هذا الوحي السماوي الذي ألقاه الله على قلب نبيه الأمين ليكون ضياءً ورحة للعالمين، هو معجزة الإسلام الخالدة، وحجهة الباقة، تقوم على فم الدنيا شاهدةً بصدق الرسول، ناطقةً بعظمة الإسلام وخلود هذا الدين، بينما ذهبت المعجزات الحسية، ومضت مع أحداهنَا الكونية، وتلاشت من الوجود بعد وفاة الأنبياء الكرام الذين أتوا بها، فلم يعد لها وجود وبيان إلا في هذا القرآن الذي أخبر عنها، فكان له الفضل الأعظم عليها سابقاً ولاحقاً، والله در القائل حيث يقول:

( جاءَ النَّبِيُّونَ بِالآيَاتِ فَانْصَرَمْتُ )  
( آيَاتِهِ كُلَّمَا طَالَ الْمَدْيَ جُدَدْ )  
وَجَئْنَا بِكِتابٍ غَيْرِ مُنْصَرِمٍ  
يُزَيِّنُهُنَّ جَاهَ الْعُنْقَ وَالْقَدْمَ )

الآيات: المراد بها المعجزات جمع آية بمعنى المعجزة. انصرمت: أي ذهبت  
بذهابهم..

قال العلامة الزرقاني: (وهنا نلقت النظر إلى أن القرآن بما اشتمل عليه من المعجزات الكثيرة، قد كتب له الخلود فلم يذهب بذهاب الأيام، ولم يمتد بموت الرسول عليه الصلاة والسلام، بل هو قائم على فم الدنيا يجاج كل مكذب، ويتحدى كل منكر، ويدعو أمم العالم جماعة إلى ما فيه من هداية الإسلام وسعادة بني الإنسان. ومن هذا يظهر الفرق جلياً بين معجزات نبي الإسلام عليه السلام ومعجزات إخوانه الأنبياء عليهم أذكى الصلاة وأتم التسليم، فمعجزات محمد في القرآن وحده آلاف مؤلفة، وهي ممتنعة بالبقاء إلى اليوم وإلى ما بعد اليوم حتى يرث الله الأرض ومن عليها، أما معجزات سائر الرسل فمحدودة العدد، قصيرة الأمد، ذهبت بذهاب زمانهم، وماتت بموتهم، ومن يطلبها الآن لا يجدوها إلا في خبر كان، ولا يسلم شاهد له بها إلا هذا

القرآن؟ وتلك نعمة يمنها القرآن على سائر الكتب والرسل، وما صاح من الأدبان كافة، قال تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدِيهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهِمَّا نَبَرِّهُ﴾<sup>(١)</sup> الآية. وقال عز اسمه: ﴿أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ أَمْنٍ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرَسُلِهِ لَا نَفْرَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رَسُلِهِ﴾<sup>(٢)</sup> الآية..

لهذا لم تكن معجزة سيد الأنبياء معجزة حسية. تقع الحسن وتستولي على النفوس، فلم تكن عصا تقلب حية كعصا موسى، أو ناراً تصير بردًّا وسلاماً كالنار التي ألقى فيها الخليل، أو ناقة تخرج من صخر أصم ولها رغاء كناقة صالح، أو مريضاً يشفى، أو أعمى يراً كما فعل عيسى عليه السلام، وإنما كانت معجزة «عقلية خالدة» لأنها خاتمة الرسالات، فهي خالدة خلود الدهر، باقية بقاء الإنسان.

يقول الشيخ (محمد البنا) ما نصه: وإذا كان قد جرت خوارق للعادات على يد النبي ﷺ غير القرآن كما ورد في صحاح السنة فإن النبي ﷺ لم يتحدد بها، بل كان التحدي بالقرآن وحده، وهذا كان القرآن معجزة الرسول التي تؤيد رسالته، وتشرق في قلوب الذين اتبعوه من المؤمنين ..

ورسالة النبي ﷺ شاملة خالدة لأنها خاتمة الرسالات فكانت الحكمة أن تتفق معجزته من نوع رسالته، إذ كلنبي سبق كان يأتي بر رسالة لقوم بأعيانهم وتنتهي بما يأتي بعدها من الرسالات، ولم يكن من الممكن أن تكون معجزة خاتم الأنبياء أمراً حسياً يراه جماعة حين يقع، فإذا لحق الرسول بالرفيق الأعلى انقضى ذلك الأمر المحسوس ولا يراه أحد من بعده، لأن الأمور المحسوسة لا تتفق مع نوع هذه الرسالة ولا مع حلوتها، لقد كان القرآن معجزة للناس جميعاً، ولذلك جاء من نوع آخر غير نوع المعجزات الساقية، وقد جاء للدنيا بعد أن اكتملت المدارك البشرية، وارتقي الفكر الإنساني، لأن رسالتة سدنا محمد ﷺ، وافت البشرية بعد أن أدركت رشدتها

(١) سورة المائدة، الآية ٤٨.

(٢) سورة البقرة، الآية ٢٨٥. انظر مناهل العرفان، ج ٢، ص ٣٢.

وتكميل النمو العقلي في مجموعها ، فكانت معجزته تدرك (بالعقل) ولا تحتاج إلى أي نوع من الحس ، فهي معانٌ خالدة، يدرك سموها الإنساني في كل الأجيال ، وهي معجزة يخاطب بها الناس جيلاً .<sup>(١)</sup>

### معنى إعجاز القرآن:

الإعجاز في اللغة العربية هو: نسبة العجز إلى الغير قال تعالى: ﴿أَعْجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْفَرَابِ فَأَوَارِي سُوَّا أَخِي﴾<sup>(٢)</sup> وتسمى المعجزة (معجزة لأن البشر يعجزون عن الإتيان بعثتها ، لأنه أمر خارق للعادة ، خارج عن حدود الأسباب المعروفة وإعجاز القرآن معناه: إثبات عجز البشر - متفرقين ومجتمعين - عن الإتيان بعثتها . وليس المقصود من (إعجاز القرآن) هو تعجيز البشر لذات التعجيز أي تعريفهم بعجزهم عن الإتيان بمثل القرآن ، فإن ذلك معلوم لدى كل عاقل ، وإنما الغرض إظهار أن هذا الكتاب حق ، وأن الرسول الذي جاء به رسول صادق ، وهكذا سائر معجزات الأنبياء الكرام التي يعجز البشر عنها ليس الغرض منها إلا إظهار صدقهم ، وإثبات أن ما جاءوا به إنما هو بوجي من الحكم العليم ، وتنتزيل من الإله القادر ، وأنهم إنما يبلغون رسالات الله ، وليس لهم إلا الأخبار والتبليغ ، فالمعجزات إذاً براهين من الله سبحانه إلى عباده ، بصدق رسالته وأنبيائه ، فكأن الله تعالى - بواسطة هذه المعجزة - يقول: صدق عبدي فيما بلغ عنّي وأنا أرسلته ليبلغكم ذلك ، والدليل على صدقه أن أجُرُّي على يديه خوارق العادات مما لا يستطيع أحد منكم أن يأتي بعثتها ، وما ليس بقدور أحد من الناس أن يجربه في مثل هذا الأمر العجيب ذلك هو معنى الإعجاز ، وذلك هو مفهوم المعجزة.

### متى يتحقق الإعجاز:

والإعجاز لا يتحقق إلا إذا توافرت أمور ثلاثة تحملها فيما يلي :

أ - الأول: التحدي ، أي (طلب المبارزة والمعارضة)

(١) انظر الكتاب والستة ، ص ٢٢

(٢) سورة المائدة ، الآية : ٣١

ب - الثاني: أن يكون الدافع إلى رد التحدي قائماً

ج - الثالث: أن يكون المانع متنفياً

ولنوضح هذه الأمور الثلاثة ببعض الأمثلة فنقول:

١ - هذا القرآن العظيم (معجزة محمد الكبّرى) الذي تحدى الله به العرب خاصة، والناس أجمعين. يأتي به نبيّ أميّ، لا يعرف القراءة والكتابة، ولم يدرس في مدرسة. أو يتلقى علومه في جامعة من الجامعات الكبيرة، ولم يثبت عنه أنه كان تلقى شيئاً من العلوم والمعارف عن بعض النابغين من العلماء، أو المبرزين في صنوف الثقافة والعرفان. ولم يحصل بأحدٍ من علماء أهل الكتاب (اليهود والنصارى) حتى يطلع على آنبا، الأمم السابقتين، وأخبار الأنبياء المتقدمين، جاءهم بهذا الكتاب المجيد، متحدياً لهم - وهم آئمة الفصاحة وفرسان البلاغة - وطلب منهم معارضة القرآن، بعيارات قوية. ولهجات واخرة تستفز العزيمة وتدفع إلى المbaraة، وتنزل معهم من التحدي بجميع القرآن، إلى التحدي عشر سور منه، ثم إلى التحدي بسورة واحدة من مثله، وهم في كلّ هذا واجون، لا ينسون بيت شفة، وهم رغم هذا التحدي يتقلدون من عجز إلى عجز، ومن هزيمة إلى هزيمة، أفليس في هذا أكبر شاهد وبرهان على إعجاز القرآن؟!.

### اسلوب القرآن في التحدي:

جاء التحدي في القرآن الكريم بصور متعددة، وأساليب متعددة، تهز كيان العرب هزاً، وتجرّهم إلى الميدان جراً، في أسلوب متّع أخذاد، يلّك عليهم شعورهم، ويستحوذ على أفندتهم، بسحره وجاله ورونقه

لقد تحدّاهم على أن يأتوا بمثل القرآن، فعجزوا ولوّا الأدبار، مع أنهم فرسان الفصاحة، وملوك البيان.

فتنتزل معهم إلى (عشر سور) من مثله مفتريات، فانقطعوا واندحروا وعجزوا عن الاتيان بتلك السور العشر.

فتنزل معهم إلى ما هو أسهل وأيسر ، إلى الإثبات بمثل (سورة واحدة) فقط من سور القرآن ، فلم يتقدم واحد منهم إلى حلبة الميدان .. وبذلك سجل عليهم القرآن العجز والهزيمة ، وثبتت معجزة محمد ، النبي الإيمى ، على أن هذا القرآن تنزيل من رب العالمين : ﴿وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُذَرِّيْنَ \* بِلْسَانٍ عَرَبِيًّا مِّبْيَنٍ﴾<sup>(١)</sup> وصدق الله حيث يقول :

﴿قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقَدْسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِِّ \* لِيُثَبِّتَ الذِّينَ آمَنُوا \* وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾<sup>(٢)</sup>

#### أنواع التحدي :

والتحدي الذي جاء في القرآن الكريم كان على نوعين :

١ - التحدي العام .

٢ - التحدي الخاص .

أما الأول : فقد ورد لجميع الخلائق بما فيهم الفلاسفة ، والعباقرة ، والعلماء ، والحكماء ، وجاء لجميع البشر بدون استثناء ، عربهم وعجمهم ، أبيضهم وأسودهم ، مؤمنهم وكافرهم ، استمع إلى هذا التحدي الصارخ في سورة الإسراء :

﴿قُلْ لَئِنْ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسَانُوْنَ وَالْجِنُّوْنَ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ ، لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانُ بَعْضُهُمْ لَبْعَضٌ ظَهِيرًا﴾<sup>(٣)</sup>

وأما الثاني : (التحدي الخاص) فقد جاء للعرب خاصة ، وعلى الأخص منهم للكفار قريش ، وقد ورد هذا التحدي على نوعين أيضاً :

(١) سورة الشورى ، الآيات : ١٩٢ - ١٩٥ .

(٢) سورة النحل ، الآية : ١٠٢ .

(٣) ظهيرًا : أي معيناً ونامراً . سورة الإسراء ، الآية : ٨٨ .

١ - تحدي كلي: وهو التحدي بجميع القرآن، في أحكامه، وروعته وبلاغته،  
وبيانه

٢ - تحدي جزئي: وهو التحدي بمثل سورة من سور القرآن الكريم، ولو من  
أقصر سورة كسوره الكوتور.

فال الأول مثل قوله تعالى: ﴿فَلَيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ﴾<sup>(١)</sup> والمراد  
بالحديث في هذه الآيات الكريمة (قرآن مثله) أي يأتوا بقرآن يشبه هذا الذي جاءهم  
به محمد رسول الله، والذي زعموا أنه افتراه وتقوله على الله، كما ورد التحدي  
بالقرآن كله في سورة القصص في قوله تعالى:

**﴿قُلْ فَأَتُوا بِكِتَابٍ مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهَا أَتَيْفَهُ إِنْ كَنْتُمْ  
صَادِقِينَ﴾<sup>(٢)</sup>**

فقد طلب منهم أن يأتوا بكتاب كامل غير هذا الكتاب الكريم ، فإذا لم يستجيبوا  
لدعونه فإنما هم أناس متغتون ، يبعدون الموى ، ويسرون على غير هدى الله.

أما التحدي الجزئي : فقد ورد في سورة (هود) في قوله تعالى :

**﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ؟ قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرَ سُورَ مِثْلَهِ مُفْتَرِيَاتٍ، وَادْعُوا مَنْ  
أَسْتَطِعْتُمْ مِّنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كَنْتُمْ صَادِقِينَ﴾<sup>(٣)</sup> إِنَّمَا يُنَهَا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّا  
أَنْزَلْنَا عِلْمَ اللَّهِ، وَأَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَهُلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ؟﴾<sup>(٤)</sup>**

كما ورد التحدي بأقل من ذلك تحداهم (بسوارة) واحدة من أقصر سور القرآن،  
وجاء، هذا التحدي مقرضاً بالتعجيز الفاضح، في الحاضر، والمستقبل، مسبحاً عليهم  
ذلك العجز ، بما يثير حسيتهم ويفربهم بتكلف المعارضة، لا سيما بعد قولتهم القبيحة

(١) سورة الطور ، الآية . ٣٤

(٢) سورة القصص ، الآية . ٤٩

(٣) سورة هود ، الآيات : ١٣ - ١٤

ودعواهم الكاذبة حين قالوا: ﴿لَوْ نَشِاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا، إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأُولَئِينَ﴾ .<sup>(١)</sup>

جاءهم التحدي في سورة البقرة في قوله تعالى :

﴿وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مَا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُرَا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شَهِدَاتَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ فَإِنْ لَمْ تَفْعِلُوا - وَلَنْ تَفْعِلُوا - فَاقْرَأُوا النَّارَ الَّتِي وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أَعْدَتْ لِلْكَافِرِينَ﴾ .<sup>(٢)</sup>

قال العلامة (القرطبي) في تفسيره (الجامع لأحكام القرآن) : قوله ﴿فَإِنْ لَمْ تَفْعِلُوا﴾ يعني فيها مضى ، ﴿وَلَنْ تَفْعِلُوا﴾ أي تطبقوا ذلك فيها يأتي ، وفيه إثارة لهم ، وتحريك لغفهم ، ليكون عجزهم بعد ذلك أبدع ، وهذا من الغيبات التي أخبر بها القرآن قبل وقوعها .<sup>(٣)</sup>

أما الأمر الثاني وهو : (قيام المقتضي للمباراة والمعارضة) عند العرب فقد كان حاصلاً وقائماً ، فإن النبي عليه الصلاة والسلام جاءهم بدينٍ جديدٍ ، أبطل فيه دينهم ، وسفه احلامهم ، وسخر من آهاتهم وأصنامهم ، وجعلهم أضحوكة بين الناس ، ثم دعاهم إلى اتباعه وإلى اعتقاد أنه رسول من عند الله ، وقال لهم : إن الحجة على صدقتي هذا الكتاب الذي أوحاه الله إلي ، فإذا لم تصدقوني في ذلك فأنا أخداكم إن تأتوا بمثله ، أو بمثل سورة منه ، وإذا عجزتم بذلك آية صدقني ، وبرهان رسالتي إليكم .. فما كان أحوجهم إلى أن يأتوا بمثله خاصة بعد هذا التحدي السافر ، والتهكم الشديد اللاذع ، بعقولهم وأهالاتهم وأصنامهم ، أقول ما كان أحوجهم إلى دحض ما أدعاه ، وإبطال أنه من عند الله ، وذلك بسلوك أيسر الطرق ، ولو لوج أقرب الأبواب لرد دعواه وذلك عن طريق ما برعوا فيه ، واستهروا بجردته واتقانه لا وهو (البيان) في النطق .

(١) سورة الأنفال ، الآية : ٣١ .

(٢) سورة البقرة ، الآيات : ٢٣ ، ٢٤ .

(٣) تفسير القرطبي ، ج ١ ، ص ٣٢ .

و (الفصاحة) في اللسان ، وكان ذلك انفع لهم من الحرب التي ذاقوا ويلاتها ، وخاصوا غمارها ، حتى شربوا كؤوس الأسى و تجربوا الموت الذئام ، ولكنهم اختاروا طعن الرماح ، ووقع النبال ، ولم يدخلوا في المبارأة .

يقول القاضي (الباقلاني) رحمه الله : (كيف يجوز أن يقدروا على معارضته القرآن ، السهلة عليهم ، وذلك يدحض حججته ، ويفسد دلالته ، ويبطل أمره ، فيعدلون عن ذلك إلى سائر ما صاروا إليه من الأمور التي ليس عليها مزيد في المنابذة والمعاداة ، ويتركون الأمر الخفيف ؟ هذا ما يمتنع وقوعه في العادات ولا يجوز اتفاقه من العقلاء ) .

وأما الأمر الثالث : وهو (انتفاء ما يمنعهم من معارضته القرآن ) ، فلأنه نزل بلسان عربي ، هو لسائهم ، وألفاظه من أحرف العرب ، وعباراته على أسلوب العرب ، وهم أهل البيان واللسان ، وأمراء الفصاحة والبلاغة ، وقد دلت أشعارهم ، ونطقت خطبهم وحكمتهم على براعتهم في ذلك ، وعلى انهم حازوا قصب السبق في مضمار الفصاحة والبيان ، كما أثبتت الأيام أنهم من ذوي القدرة والاستطاعة على ان يبرزوا في الشعر والثر ، وان يحلقوا في سماء الفصحى ألا وهي لغتهم الأساسية (لغة القرآن) التي بها يتفاخرون ويتبارون ، ويعقدون المنتديات ، ويجتمعون في المحافل ، ليستمعوا أروع القصائد والخطب ، ويصوغوا اجمل الالفاظ والعبارات ، ولم يكونوا في عجز من قدرتهم ، او نقص في عقوفهم ، بل كانت قدرتهم موفورة ، واستطاعتهم مشهورة ، وهم أولوا التهي والألباب ، ومع ذلك فالقرآن دعاهم أن يستعينوا بمن شاءوا ، ويكملوا ما ينقصهم بأهل الأديان ، ويستحضروا عذتهم بالاتصال بالسحررة والكهان ، وبن شاءوا من طوائف الإنس والجان ، فليس أمامهم ثمة مانع ، والنبي ﷺ لم يضرب لهم أخلاً للمعارضة ، ولم يحدد زمناً للمناقشة ، حتى يقول قائل منهم : إن الزمان لا يكفي وليس فيه سعة ، كما أن القرآن لم ينزل جلة واحدة حتى يحتاجوا بذلك ، بل نزل مفرقاً في ثلاث وعشرين سنة ، بين كل مجموعة وآخرى زمن متسع للمعارضة وللإثبات بمثله لو كان في مقدورهم ذلك ، فلما عجزوا دلّ على أنه تنزيل رب العباد ، وكفى بذلك دليلاً وبرهاناً .

## مثل على إعجاز القرآن:

وقد ذكر المرحوم (الشيخ الزرقاني) كلاماً نفيساً في كتابه (مناهل العرفان) نقله بنصه . قال رحمه الله في بحث تعريف (المعجزة) ما يلي :

(المعجزة: هي أمر خارج للعادة، خارق عن حدود الأسباب المعروفة، يخلقه الله تعالى على يد مدّعى النبوة، عند دعوه إيتها: شاهدوا على صدقه... فإذا قام إنسان ما، وادعى أنه مبعوث من الله تعالى إلى خلقه، ورسوله إلى عباده، وقال: إن آية صدقني فيها أدعيه، وأن يغير الله الذي أرسلني عادة من عاداته على يدي، وأن يخرج الآن عن سنة من سنته العامة في وجوده ثم قال: وسيأتيكم الله بهذا الأمر العجاب ، من باب تروركم فيه نابغون وعليه قادرون، وإني أحذكم زرافات ووحداناً أن تأتوا بمثل هذه الآية، وأمامكم الباب مفتوحاً كما تعتقدون، وفيكم النبوغ موفوراً كما تدعون، ثم أنت مجتمعون وأنا وحدي ، قال ذلك بلغة الواثق، وتحداها هذا التحدى الظاهر ، في وقت يثور فيه على عقائدهنا وعاداتنا وأخلاقتنا ، ويصفه فيه أحلامنا وأحلام أمثالنا من آبائنا ، ونحن أحرص ما نكون على تعجيزه وتبيهته والغلبة عليه والظفر به ، دفاعاً عن كرامتنا وانتصاراً لأعزّ شيء لدينا ، ثم لم يلبث أن قام وقمنا ، وأجمع أمره وأجمعنا ، وإذا نحن جميعاً بعد محاولات ومصاولات لم نستطع أن نأقى بمثل ما أتى به ، فضلاً عن أعظم منه ، مع أننا أمة وهو فرد ، ومع أنه قد دخل علينا من أيسر الطرق في نظرنا ، ومن أشهر فن في زماننا ، ومع أنه قد أعطانا الفرصة الكافية لمناظرته ، وأنصفنا كل انصاف من نفسه !!

هل يشك كل ذي مسكة من عقل ، في أن هذا الإنسان المتفوق الممتاز صادق في رسالته وحق في دعوته ، خصوصاً إذا عرفنا فوق ذلك كله أنه نشأ فينا على الصدق والأمانة ومكارم الأخلاق ، من لدن صباحه وطفولته إلى يوم مبعثه ورسالته !.

لو أنه جاء بالمعجزة من باب لا نعرفه ، لقلنا : رجل حَدَّقَ فنَا من الفتنون التي لا علم لنا بها ، أو تعلم صناعة من الصناعات التي لم نخط بخبرها ، أما وقد جاءنا من الناحية التي نشهد لأنفسنا فيها بالتفوق والسبق ، فلا يسعنا إلا الإذعان له ، والإيمان بما جاء به ما

دمنا منصفين . ولنضرب لك مثلاً : جاء موسى عليه السلام بمعجزته عصاً من الخشب ، لا روح فيها ولا حركة ، ولا لين ولا رطوبة ، ثم ألقاها باسم الذي أرسله ، فإذا هي حية تسعى ، بينما الأمة التي تحدّها بذلك كانت قد تفوقت في السحر وحذّته ، وضررت فيه بأوفر سهم وأوفى نصيب ، خصوصاً انهم امة وهو فرد ، وهم نابغون في السحر وهو مع نشأته فيهم لم يُعرف يوماً من الأيام بمعالجة السحر ، فهل يبقى للشك ظل بعد أن ألقى موسى عصاه ﴿فَإِذَا هِيَ تلْقَفَ مَا يأْفِكُونَ﴾<sup>(١)</sup> ؟ ﴿فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَّلَ مَا كَانُوا يعْمَلُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ؛ ﴿وَالْقَوْمُ السَّاحِرُونَ سَاجِدُونَ \* قَالُوا آمَنَّا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ رَبِّ مُوسَى وَهَرُونَ﴾<sup>(٣)</sup> ؟ الحق أبلج ، ولذلك كان أول من آمن به هم السحرة أنفسهم لأنهم أعرف بالسحر ومقدماته ونتائجها ، وقد رأوا رأي العين أن ذلك الإعجاز ليس من نوع السحر الذي عرفوه .

قل مثل ذلك في معجزة كل رسول أرسله الله ، قوله في عيسى بن مريم عليه السلام ، وإبراهيم الأكمل والأبرص ، وإحياءه الموتى ، وخلقه من الطين كهيئة الطير بإذن الله ، أمام قوم نبغوا في الطب أياماً نبوغ ، ومهروا فيه أياماً مهارة ! ..

وقل مثل ذلك وأكثر من ذلك في خاتم الأنبياء سيدنا محمد ﷺ وما جاء به من آيات بينات ومعجزات واضحات ، وحسبك القرآن وحده برهاناً ساطعاً ، بل براهين ساطعات ، كل مقدار ثلث آيات منه حجة قاطعة تقوم في فم الدنيا إلى يوم الساعة ، تتحدى العالم بما يكون فيها من أسرار الفصاحة والبيان ، والعلوم وال المعارف ، وأنباء الغيب وشهاد الحق<sup>(٤)</sup> .

### شروط المعجزة الإلهية :

وللمعجزة شرائط خمسة تبه عليها العلماء ، فإن اختل منها شرط لا تكون معجزة :

(١) سورة الأعراف ، الآية : ١١٧ .

(٢) سورة الأعراف ، الآية : ١١٨ .

(٣) سورة الأعراف ، الآيات : ١٢٠ - ١٢٢ .

(٤) مناهل العرفان ج ١ ص ٦٨ .

- ١ - الشرط الأول: أن تكون مما لا يقدر عليه إلا الله رب العالمين.
- ٢ - الشرط الثاني: أن تخرق العادة وتكون مخالفة للسنن الكونية.
- ٣ - الشرط الثالث: أن يستشهد بها مدّعى الرسالة على صدق دعواه.
- ٤ - الشرط الرابع: أن تقع على وفق دعوى النبي المُتّحدِي بتلك المعجزة.
- ٥ - الشرط الخامس: ألا يأتي أحد بمثل تلك المعجزة على وجه المعارضه.

فهذه الشروط الخمسة إن تحققت كان ذلك الأمر الخارق للعادة معجزة دالة على نبوة صاحب الدعوى، التي ظهرت المعجزة على يده، وإن لم تتحقق خرجت عن كونها معجزة، ولم تدلّ على صدق صاحب الدعوى.

أما الشرط الأول: فإنه لو أتى آت - في زمن يصح فيه بجيء، الرسل - وادعى الرسالة وجعل معجزته أن يقوم ويقعد، ويأكل ويشرب، ويتحرك من مكان إلى مكان لم يكن هذا الذي ادعاه معجزة، ولا دالاً على صدقه لقدرة الخلق على مثله، وإنما يجب أن تكون المعجزات مما لا يقدر عليها البشر كخلق البحر، وانشقاق القمر، وإحياء الموتى .. الخ.

وأما الثاني: وهو خرق العادة فلو قال المدّعى للنبوة معجزتي أن تطلع الشمس من المشرق وتغرب من المغرب، وأن يأتي النهار بعد الليل، لم يكن فيها ادعاء معجزة، لأنَّ هذه الأمور وإنْ كان لا يقدر عليها إلا الله، لكنَّها لم تفعل من أجله، وقد كانت من قبله، فليس فيها دلالة على صدقه

وأما الثالث: وهو أن يستشهد بها مدّعى للنبوة وتحصل عند طلبها تصديقاً لدعواه، فلو أدعى إنسان أنَّ معجزته أن ينقلب الجماد إلى حيوان أو إنسان، ولم ينقلب لا يدل على صدق دعواه

وأما الرابع: وهو أن تقع المعجزة على وفق الدعوى لا على خلافه لأنها حبذاك تكون تكذيباً لها. روى أنَّ (مسيلة الكذاب) لعنَ الله طلب منه أصحابه أن يتغل في بئر ليكثر فيها الماء فغارت البئر فدل على كذبه<sup>(١)</sup>

(١) انظر تفسير القرطبي، ج ١ ص ٧٠.

خامساً: ألا تعارض المعجزة فإن عورضت بطل كونها معجزة، ولم تدل على صدق صاحبها، فلو استطاع أحد فلق البحر أو شق القمر لم تعد معجزة ولهذا قال تعالى في خطاب المشركين ﴿فَلَيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ﴾<sup>(١)</sup>

## بـم كان إعجاز القرآن؟

القرآن العظيم كلام الله المعجز للخلق، في اسلوبه ونظمه، وفي روعته وبيانه، وفي علومه وحكمه، وفي تأثير هدایته، وفي كشفه الحجب عن الغيوب الماضية والمستقبلة، ولقد جاء العلماء في كشف أسرار البيان، عن وجوه إعجاز القرآن، بعد أن ثبتت عندهم بالوجدان والبرهان، وقد أجمع أهل العربية قاطبة، وأهل السنن منهم والبيان، على أن القرآن (معجز بذاته) أي، أن إعجازه إنما كان بفصاحة ألفاظه، وروعه بيانه، وأسلوبه الفريد، الذي لا يشابه فيه أسلوب، لا من نثر، ولا من شعر، ومدحه اللفظية الخلابة، التي تتجلى في نظامه الصوتي، وحاله اللغوي، وبراعته الفنية.

## مذهب أهل الصرف:

وقد ذهب بعض المعتزلة منهم (أبو اسحق النظام) إلى أن إعجاز القرآن إنما كان بـ(الصرف) بمعنى أن الله عز وجل صرف البشر عن معارضة القرآن مع قدرتهم عليها وخلق فيهم العجز عن حماكاته في أنفسهم وأسلفهم، ولو لا أن الله صرفهم عن ذلك لاستطاعوا أن يأتوا بثله.. ولعمري هذا قول من لم يتذوق طعم العربية، ولا عرف أسرارها، بل قول من لم يدرك من العلوم إلا قشوراً لا تسمن ولا تغنى من جوع، وهو قول ساقط مرذول، مخالف لما أجمع عليه العلماء والفصحاء والبلغاء في القدم والحديث

يقول حجة الأدب العربي (مصطفى الرافعي) رحمه الله: (وقد اختلفت آراء المعتزلة في وجه إعجاز القرآن، فذهب شيطان المتكلمين (أبو إسحق النظام) إلى أن

(١) سورة العور، الآية: ٣٤.

الإعجاز كان بالصرف، وهي أن الله صرف العرب عن معارضته القرآن مع قدرتهم عليها، فكان هذا الصرف خارقاً للعادة وقال (المترتضى من الشيعة) : بل معنى الصرف أن الله سلبهم العلوم التي يحتاج إليها في المعارضة ليجيئوا بمثل القرآن.. فكأنه يقول: إنهم بلغاء يقدرون على مثل النظم والأسلوب ولا يستطيعون ما وراء ذلك مما لبسته ألفاظ القرآن من المعاني، إذ لم يكونوا أهل علم، ولا كان العلم في زمنهم.. وهذارأي بين الخلط كما ترى !

ثم قال: وعلى الجملة فإن القول بالصرف لا يختلف عن قول العرب فيه **﴿إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ يُؤْثِرُ﴾**<sup>(١)</sup> وهذا زعم رده الله على أهله، وأكذبهم فيه، وجعل القول به ضرباً من العقى **﴿أَفَسْحَرَ هَذَا أَمْ أَنْتَ لَا تَبْصِرُونَ﴾**<sup>(٢)</sup>

وعلى ذلك المذهب الفاسد يمكن أن يقال: إن المعجز ليس هو القرآن الكريم على حد زعمهم إنما هو (الصرف) التي بسبها عجزوا عن الاتيان بمثله **﴿صَرْفَ اللَّهِ قُلُوبَهُمْ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ﴾**<sup>(٣)</sup>. وقد أسف (ابن حزم) الظاهري حين سلك ذلك المسلك الملتوي، وذهب إلى ما ذهب إليه سلفه (النظام) من سُخف الكلام، ولكن بأسلوب رشيق رقيق حيث يقول في كتابه (الفصل) في سبب الإعجاز ما نصه :

(لم يقل أحد إن كلام الله تعالى غير معجز، ولكن لما قاله الله تعالى، وجعله كلاماً له أصاره معجزاً، ومنع من مماثلته، وهذا برهان كاف لا يحتاج إلى غيره)

فأنت ترى صاحب هذا الرأي يجعل القرآن الكريم معجزاً بنع الله عز وجل من مماثلته وهذا عين رأي النظام الذي يقول بالصرف، وهو رأي باطل كما أسلفنا، والقوم محجوبون عن ضياء الحق الساطع، وما أجمل قول القائل :

قد تنكر العينُ ضوء الشمس من رمضان وينكر الفم طعم الماء من سحر

(١) سورة المدثر ، الآية : ٢٤ .

(٢) سورة الطور ، الآية : ١٥ . انظر ، إعجاز القرآن للرافعي ص ١٦٤ .

(٣) سورة التوبه ، الآية : ١٢٧ .

## آراء العلماء في الإعجاز :

بعد أن أجمع العلماء على إعجاز القرآن بذاته، وعلى عدم استطاعة أحدٍ من البشر الاتيان بمثله، اختلفت آراؤهم في وجه إعجاز القرآن على آراء :

أ - يرى بعضهم : أن وجہ الإعجاز في القرآن هو ما اشتمل عليه من النظم الغريب المخالف لنظم العرب ونثرهم، في مطالعه، ومقاطعه، وفواصله

ب - ويرى البعض الآخر : أن وجہ الإعجاز إنما يكمن في فصاحة ألفاظه، وبلاعة عباراته، وجودة سبكه، إذ هو في الدرجة العليا من البلاغة التي لم يُعهد مثلها

ج - ويرى آخرون أن الإعجاز في خلوه من التناقض، وانتهائه على المعاني الدقيقة، والأمور الغيبية التي ليست بقدور البشر، ولا في استطاعتهم معرفتها، كما أنه سلم من التناقض والتعارض

د - وهناك من يقول : إن وجہ الإعجاز هو ما تضمنه القرآن من المزايا الظاهرة والبدائع الرائقة ، في الفوائح ، والمقاصد ، والخواتيم في كل سورة ، والمعول عليه عندهم ما يلي :

١ - الفصاحة في الألفاظ .

٢ - البلاغة في المعاني

٣ - صورة النظم البديع .

وهذه الأقوال كلها لا تخرج عن دائرة واحدة هي (الدائرة البينية) التي امتاز بها القرآن ، وهي وإن كانت حقيقة إلا أن إعجاز القرآن ليس في (الفصاحة والبلاغة) فحسب ، بل هناك وجوه أخرى لإعجاز القرآن ، وقد أجاد العلامة (القرطبي) رحمه الله في تفسيره القيم المسماً (الجامع لأحكام القرآن) فعدّ عشرة وجوه لإعجاز القرآن ، كما ذكر فضيلة الشيخ (الزرقاوي) في كتابه (مناهل العرفان) أربعة عشر وجهاً من وجوه الإعجاز ، منها ما ذكره القرطبي ومنها ما لم يذكره ، ونحن نذكر هذه

الوجوه بالإيجاز ثم نعقبها بشيء من التفصيل، فنقول ومن الله نستمد العون:

### وجوه إعجاز القرآن الكريم:

أولاً : النظم البديع المخالف لكل نظم معهود في لسان العرب

ثانياً : الأسلوب العجيب المخالف لجميع الأساليب العربية

ثالثاً : الجزالة التي لا يمكن لخلوق أن يأتي بمنتها

رابعاً : التشريع الدقيق الكامل ، الذي يمتاز كل تشريع وضعي

خامساً : الإخبار عن المغيبات التي لا تعرف إلا بالوحى

سادساً : عدم التعارض مع العلوم الكونية المقطوع بصحتها

سابعاً : الوفاء بكل ما أخبر عنه القرآن الكريم من وعد ووعيد

ثامناً : العلوم والمعارف التي اشتمل عليها (العلوم الشرعية والعلوم الكونية)

تاسعاً : وفاؤه بحاجات البشر

عاشرأ : تأثيره في قلوب الأتباع والأعداء

أما الوجه الأول: من وجوه إعجازه فهو (النظم البديع) المخالف لكل نظم معهود في لسان العرب ، فالقرآن الكريم لا يشبهه شيء في نظمها ، لا من شعر ولا من نثر ، وذلك بشهادة أساطير البلاغة ، وأئمة الفصاحة والبيان ، (الوليد بن المغيرة) و (عتبة بن ربيعة) وغيرها من فصيحة العرب ومشاهيرهم.

### أمثلة من التاريخ:

١ - يروى أن الوليد بن المغيرة جاء إلى النبي ﷺ فقرأ عليه القرآن ، فكانه رقّ له ، فبلغ ذلك أبو جهل فأتاها فقال: يا عم ، إنّ قومك يريدون أن يجمعوا لك مالاً ليعطوه لك ، فإنّك أنت محبذاً لتعرض لما قتله (أي لتناول من فضله) فقال الوليد : لقد علمت قريش أنّي من أكثرها مالاً ، فقال لها أبو جهل: فقل فيه قولًا يبلغ قومك أنك

منكر له، قال: وماذا أقول؟ فوالله ما فيكم رجل أعلم بالشعر مني، لا برجزه، ولا بقصيده، ولا بأشعار الجن، والله ما يشبه هذا الذي يقول شيئاً من هذا، ووالله إن لقوله حلاوة وإن عليه لطلاوة، وإن أغلاه لشعر، وإن أسفله لمدح، وإن ليعلو وما يعل على عليه.. فقال أبو جهل اللعن: والله ما يرضي قومك حتى تقول فيه، قال: فندعني حتى أفكـر، فلما فـكر قال: **﴿إِنْ هَذَا إِلَّا سُحْرٌ يُؤْثِرُ﴾** فنزل فيه قول الله تعالى **﴿ذُرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا \* وَجَعَلْتُ لَهُ مَا لَمْ يَمْدُودَا..﴾** إلى قوله: **﴿إِنَّهُ فَكَرَ وَقَدَرَ \* فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَرَ \* قُتِلَ كَيْفَ قَدَرَ \* ثُمَّ نَظَرَ \* ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ \* ثُمَّ أَدَبَرَ وَاسْتَكَبَرَ \* فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا سُحْرٌ يُؤْثِرُ \* إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ﴾**<sup>(١)</sup>

٢ - ويروى أن (الوليد) لما سمع القرآن من النبي ﷺ تأثر تأثراً بالغاً فجاء لقومه (بني خزوم) وقال لهم: والله لقد سمعت من محمد آنفـاً (أي سابقاً) كلاماً ما هو من كلام الإنس، ولا من كلام الجن، والله إن له حلاوة، وإن عليه لطلاوة... الخ. فقالت قريش: صباً والله الوليد، لتصبـانـ قريش كلها، فقال أبو جهل: أنا أكفيكموهـ، فقدـ إـلـيـهـ حـزـيـنـاـ وـكـلـمـهـ بـماـ أـغـاظـهـ، فقام الوليد وقام معه أبو جهل، فلما أتـىـ قـوـمـهـ قـالـ: تـزـعمـونـ أـنـ مـحـمـداـ مـجـنـونـ فـهـلـ رـأـيـتـمـوـ يـخـنـقـ؟ـ وـتـقـولـونـ إـنـ كـاهـنـ فـهـلـ رـأـيـتـمـوـ يـتـكـهـنـ؟ـ وـتـزـعـمـونـ أـنـ شـاعـرـ، فـهـلـ رـأـيـتـمـوـ يـتـعـاطـيـ شـعـرـاـ قـطـ؟ـ وـتـزـعـمـونـ أـنـ كـذـابـ فـهـلـ جـرـبـتـ عـلـيـهـ شـيـئـاـ مـنـ الـكـذـبـ؟ـ فـقـالـلـوـاـ فـيـ كـلـ ذـلـكـ. اللـهـمـ لـاـ...ـ ثـمـ قـالـواـ: فـاـ هـوـ؟ـ فـفـكـرـ، فـقـالـ: مـاـ هـوـ إـلـاـ سـاحـرـ، أـنـاـ رـأـيـتـمـوـ يـفـرـقـ بـيـنـ الرـجـلـ وـأـهـلـهـ، وـبـيـنـ الـوـالـدـ وـوـلـدـهـ، وـمـاـ الـذـيـ يـقـولـهـ إـلـاـ سـاحـرـ يـأـثـرـهـ (أـيـ يـنـقلـهـ) عنـ أـهـلـ بـاـبـلـ، فـارـتـجـ النـادـيـ فـرـحاـ، وـتـفـرـقـوـاـ مـغـجـبـيـنـ بـقـوـلـهـ، مـتـعـجـبـيـنـ مـنـهـ فـنـزـلـتـ الـآـيـاتـ الـكـرـيمـةـ<sup>(٢)</sup>

٣ - وفي صحيح مسلم أن (أبي الغفاري) أخا أبي ذر، قال لأبي ذر: لقيت رجلاً بمكة على دينك، يزعم أن الله أرسله، قلت: فما يقول الناس: قال يقولون: شاعر، ساحر، كاهن، وكان (أبيس) أحد الشعراء قال أليس: لقد سمعت قول

(١) سورة المدثر، الآيات: ١١ - ٢٥ . رواه البيهقي في دلائل البرة.

(٢) انظر الكثاف، ج ٤ ص ٦٤٩ .

الكهنة، فما هو بقولهم، ولقد وضعت قوله على أقراء الشعر (يريد أنواعه وبخوره) فلم يلتبث على لسان أحد منهم أنه شعر، والله إنهم لکاذبون وإنه لصادق<sup>(١)</sup>.

٤ - وأخرج ابن إسحاق في السيرة (أن أبا جهل قال في ملأ من قريش : لقد التبس علينا أمر محمد ، فلو التمسن لنا رجلاً عالماً بالشعر ، والكهانة ، والسحر ، فكلمه ثم أتانا بيان عن أمره ؟ فقال (عتبة بن ربيعة) - ومن من أشراف القوم وسادتهم - أنا أقوم إليه وأكلمه ! فأناه فقال يا محمد : أنتَ خير أم هاشم ؟ أنتَ خير أم عبد المطلب ؟ أنتَ خير أم عبد الله ؟ فبم تشم آهتنا وتنصللنا ؟ فإن كنت ت يريد الريادة ، عقد لك اللواء فكنت رئيسنا ، وإن كنت ت يريد النساء زوجناك ما تشاء منها ، تختار من أي بنات قريش ما شئت ، وإن كنت ت يريد المال جعلنا لك من أموالنا حتى تكون أغنانا وأكثرنا مالاً ، والنبي ﷺ ساكت لا يجيبه ، فلما فرغ من عرضه ، قال له النبي ﷺ : أفراغت ؟ قال : نعم ، قال فاسمع إذا فتلا عليه سورة فصلت ﴿ حم ★ تنزيل من الرحمن الرحيم ★ كتاب فصلت آياته قرأتنا عربياً لقوم يعلمون ★ بشيراً ونديراً فاعرض أكثرهم لهم لا يسمعون .. ﴾ الخ حتى بلغ قوله تعالى ﴿ فإن أعرضوا فقل انذرنكم صاعقة .. ﴾<sup>(٢)</sup> الآية فأمسك عتبة على فيه وناشده بالرحم أن يكتف ، ورجع إلى أهله ولم يخرج إلى قريش ، فلما احتبس عنهم قالوا : ما نرى عتبة إلا قد صبا ! فانطلقوا إليه وقالوا يا عتبة : ما حبك عنا إلا أنك قد صبأت ، فغضبت ثم قال لهم : والله لقد كلمته فأجابني بشيء والله ما هو بشعر ، ولا بسحر ، ولا بkehane ، وقد ناشدته بالرجم أن يكتف خشية أن ينزل بكم العذاب ، وقد علمت أن مهدأ إذا قال شيئاً لم يكذب .. )<sup>(٣)</sup>

قال العلامة (القرطبي) رحمه الله

(إذا اعترف عتبة على موضعه من اللسان ، وموضعه من الفصاحة والبلاغة ، بأنه

(١) انظر تفسير القرطبي ج ١ ص ٧٣ .

(٢) سورة فصلت ، الآيات : ١ - ١٣ .

(٣) انظر الكشاف ، ج ٤ ، ص ١٩٢ .

ما سمع مثل القرآن قطّ، كان في هذا القول، مقرأً لإعجاز القرآن له ولضربائه من المتحققين بالفصاحة والقدرة على التكلم بجميع أجناس القول وأنواعه)

أما الوجه الثاني لإعجاز القرآن: فهو (الأسلوب العجيب) المخالف لجميع الأساليب العربية. فقد جاء القرآن بذلك الأسلوب الرائع الخلاب، الذي بهر العرب ببرونقه وجاله، وعذوبته وحلاؤته، وقد كانت فيه من الخصائص العليا مالم توجد في كلام بشر على نحو ما وجدت في القرآن، خصوصاً وأن النبي ﷺ تحدى به فأعجز أساطين الفصحاء. وأعيا مقاويل البلغاء، وأخرس السنة فحول البيان، وذلك في عصر كانت القوى فيه قد توافرت على الإجاده والتبريز في هذا الميدان، وفي أمّة كانت مواهبها محشودة للتفوق في هذه الناحية

يقول (الزرقاني) رحمه الله: (وها قد مرّت على اللغة العربية، من عهد نزول القرآن إلى عصرنا هذا، أدوار مختلفة بين علوٍ ونزوٍ، واتساع وانقباض، وحركة وجود، وحضارة وبداءة، والقرآن في كل هذه الأدوار، واقف في عالياته، يطلُّ على الجميع من سماهـ. وهو يشعُّ نوراً وهداية، ويفيض عذوبة وجلاة، ويسيل رقة وجزالة، ويرفع جدة وطلاؤة، ولا يزال كما كان غضاً طرياً، يحمل راية الإعجاز، ويتحدى أمم العالم في يقين وثقة، قائلاً في صراحة الحق وقوته، وسلطان الإعجاز وصلته ﴿فَقُلْ لِئنِ اجتمعَ الْأَنْسُرُ وَالْجَنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ ظَهِيرًا﴾<sup>(١)</sup>)

### خصائص أسلوب القرآن:

وللقرآن الكرم في أسلوبه العجيب المخالف لجميع الأساليب البشرية خصائص عديدة نجملها فيما يلي:

الخاصة الأولى: مسحة القرآن اللفظية، التي تتجلى في نظامه الصوتي، وجاله اللغوي

(١) سورة الإسراء ، الآية: ٨٨. انظر مناهل العرفان ج ٢ ، ص ٢٢٩

الخاصة الثانية: إرضاؤه العامة والخاصة، يعني أن الجميع يحسون بجلاله ويشعرون

بروعته

الخاصة الثالثة: إرضاؤه العقل والعاطفة معاً فالقرآن يخاطب العقل والقلب، ويجمع الحق والجمال معاً

الخاصة الرابعة: جودة سبك القرآن وإحكام سرده، فكأنه سبيكة واحدة تلعب بالعقول وتأخذ بالأبصار

الخاصة الخامسة: براعته في تصريف القول، وتنفسه في ضروب الكلام، يعني أنه يورد المعنى الواحد بألفاظ شتى، وطرق مختلفة، وكلها رائعة فائقة

الخاصة السادسة: جمع القرآن بين الإيجاز والبيان

الخاصة السابعة: الوفاء بالمعنى مع القصد في اللفظ<sup>(١)</sup>.

أمثلة توضيحية على خصائص أسلوب القرآن:

يقول حجة الأدب العربي الفقيد (مصطفى الرافعي) رحمه الله:

١ - (لو تدبرت ألفاظ القرآن في نظمها، لرأيت حركاتها الصرفية واللغوية، تجري في الوضع والتركيب مجرى الحروف أنفسها فيما هي له من أمر الفصاحات، ولن تجدها إلا موزّلة مع أصوات الحروف مُساوقة لها في النظم الموسيقى، حتى إنّ الحركة ربّما كانت ثقيلة، فلا تعذّب ولا تُساغ فإذا هي استعملت في القرآن رأيت لها شأنًا عجیباً.. من ذلك لفظة (النذر) جمع نذير، فإنّ الضمة ثقيلة فيها لتواليها على النون والذال معاً، فضلاً عن جسامة هذا الحرف، ونبوه في اللسان، ولكن جاء في القرآن على العكس في قوله تعالى «ولقد أندَرَهُمْ بطشتنا فتاروا بالنذر»<sup>(٢)</sup> فتأمل هذا التركيب، وأنعم ثم أنعم على تأمله، وتدوّق موقع الحروف، وأجرِ حركاتها في حسن

(١) انظر: مناهل العرفان للزرقاوي.

(٢) سورة القمر، الآية: ٣٦.

السمع ، وتأمل مواضع القلقة في دال (لقد) وفي الطاء من (بطشتنا) وفي الفتحات المتوازية فيها وراء الطاء إلى الواو من قوله (بطشتنا فتَمَارُوا) مع الفصل بالمد ، ليكون ثقل الضمة عليه مستخفاً بعد ، ولتكون هذه الضمة قد أصابت موضعها كما تكون الأحاض في الأطعمة .

٢ - وفي القرآن لفظة غريبة هي من اغرب ما فيه ، وما حسنت في كلام قط الا في موضعها فيه ، وهي كلمة (ضيزي) من قوله تعالى ﴿تِلْكَ إِذَا قِسْمَةً ضِيزِي﴾ ومع ذلك فإن حسنها في نظم الكلام من أغرب الحسن ومن أتعجبه ، ولو أردت اللغة العربية ما صلح لهذا الموضع غيرها ، فإن السورة التي هي منها وهي سورة (النجم) مفصّلة كلها على الياء ، فجاءت الكلمة فاصلة من الفواصل ، ثم هي في معرض الإنكار على العرب ، إذ وردت في ذكر الأصنام ، وزعمهم في قسمة الأولاد ، فإنهم جعلوا الملائكة والأصنام بنات الله ، مع وأدهم للبنات فقال تعالى ﴿أَكُمْ الْذَّكَرَ وَلَهُ الْأَنْثَى تِلْكَ إِذَا قِسْمَةً ضِيزِي﴾<sup>(١)</sup> فكانت غرابة اللفظة أشد الأشياء ملازمة لغرابة هذه القسمة التي انكرها ، وكانت الجملة كلها كأنها تصور في هيئة النطق بها ، الإنكار في الأولى ، والتهكم في الأخرى ، وكان هذا التصوير أبلغ ما في البلاغة ، وخاصة في اللفظة الغريبة التي تحكت في موضعها من الفصل ..

٣ - وما لا يسعه طرق انسان في نظم الكلام البلعيم ، ثم مما يدل على ان نظم القرآن مادة فوق الصنعة ، ومن وراء الفكر ، وكأنها صبّت على الجملة صباً ، انك ترى بعض الالفاظ لم يأت فيها إلا بمعيناً ، ولم يستعمل منه صيغة المفرد ، فإذا احتاج الى هذه الصيغة استعمل مرادفها ، كلفظة (اللُّب) فإنها لم ترد إلا بجموعة كقوله تعالى ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِأُولَئِكَ الْأَلْبَاب﴾<sup>(٢)</sup> وقوله ﴿وَلِيَذْكَرَ أُولُو الْأَلْبَاب﴾<sup>(٣)</sup> ونحوهما ولم ترد فيه مفردة ، بل جاء مكانتها (القلب) في قوله تعالى ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ

(١) سورة النجم ، الآيات: ٢١ ، ٢٢ .

(٢) سورة الزمر ، الآية: ٢١ .

(٣) سورة إبراهيم ، الآية: ٥٢ .

كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد<sup>(١)</sup>) وذلك لأن لفظ (الباء) شديد مجتمع، ولا يُنفي إلى هذه الشدة إلا من اللام الشديدة المستrixية، فلما لم تحسن اللغة اسقطها من نظمها بـ ..

وكذلك لفظ (الكوب) استعملت فيه مجموعة، ولم يأت بها مفردة، لأنه لا يتهيأ فيها ما يجعلها في النطق - من الظهور والرقة والانكشاف وحسن التناصب - كلفظ (أكواب) الذي هو الجمع، و(الارجاء) لم يستعمل القرآن لفظها إلا مجموعاً، وترك المفرد وهو الرّجا : اي الجانب لعنة لفظه ، وانه لا يسوغ في نظمه كما ترى ..

وعكس ذلك لفظة (الأرض) فإنها لم ترد فيه الا مفردة، ولم يرد في القرآن صيغة الجمع (أرضين) ولما احتاج إلى جمعها أخرجها على هذه الصورة التي ذهبت بسر الفصاحة ، وذهب بها حتى خرجت من الروعة بحيث يسجد لها كل فكر سجدة طويلة ، وذلك في قوله تعالى : ﴿الله الذي خلق سبع سمواتٍ ومن الأرض مِثْلَهُنَّ يَنْزَلُ الْأَمْرَ بِيَنْهَنَ﴾<sup>(٢)</sup> ولم يقل (واسع أرضين) لهذه الجسأة التي تدخل للفظ ، ويختل بها النظم اختلاً ...

٤ - وتأمل قوله تعالى ﴿فَازْتَنَا عَلَيْهِمُ الطَّوْفَانُ، وَالجِرَادُ وَالْقُتْلُ، وَالضَّفَادُعُ، وَالدَّمُ، آيَاتٍ مُفْصَلَاتٍ﴾<sup>(٣)</sup> فإنها خمسة أسماء ، أخفها في اللفظ (الطوفان ، والجراد ، والدم) وأنقلها (القتل والضفادع) فقد تم (الطوفان) بل كان المدين فيها ، حتى يأنس اللسان بخفتها ، ثم (الجراد) وفيها كذلك مد ، ثم جاء باللفظين الشديدين مبتدئاً بأخفها في اللسان ، وابعدها في الصوت لمكان تلك الغنة فيه ، ثم جيء بلفظة (الدم) آخرًا ، وهي أخف الخمسة واقلها حروفاً ، ليسرع اللسان فيها ، ويستقيم لها ذوق النظم ، ويتم بها هذا الاعجاز في التركيب ، وانت فمهما قلبت هذه الأسماء الخمسة ، فإنك لا ترى لها فصاحة إلا في هذا الوضع ، فلو قدّمت او أخرت ليادرك

(١) سورة ق ، الآية : ٣٧ .

(٢) سورة الطلاق ، الآية : ١٢ .

(٣) سورة الأعراف ، الآية : ١٣٣ .

التهافت والتعثر ، ولأعنتك ان تجيء منها بلفظي ، او نظم فصيح ..

من ذلك يخلص لنا أنَّ القرآن الكريم إنما ينفرد بأسلوبه ، لأنَّه ليس وضعاً إنسانياً البة ، ولو كان من وضع إنسان جاء على طيقة تشبه أسلوباً من أساليب العرب ، او من جاء بعدهم الى هذا العهد ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافاً كَثِيرًا﴾<sup>(١)</sup> ولقد أحسن العرب بهذا المعنى ، واستيقنه بلغاؤهم ، ولو لا ما افحموا ، ولا انقطعوا من دونه ، لأنهم رأوا جنساً من الكلام غير ما توديه طباعهم ، وكيف لهم في معارضته بطبيعة غير مخلوقة<sup>(٢) ؟ ! ..</sup>

ويقول المرحوم فضيلة الشيخ (الزرقاني) في موضوع خصائص أسلوب القرآن :..

(للقرآن مسحة خلابة عجيبة ، تتجلى في نظامه الصوتي ، وجاهه اللغوي .. ونزيد بنظام القرآن الصوتي : اتساق القرآن واثلافه في حركاته وسكناته ، ومداته وغناه ، واتصالاته وسكناته ، اتساقاً عجيباً ، واثلافاً رائعاً ، يسترعى الأسماع ويستهوي النفوس ، بطريقة لا يمكن أن يصل إليها أي كلام آخر من منظوم ومنتور ..

ونزيد بجمال القرآن اللغوي ، تلك الظاهرة العجيبة التي امتاز بها القرآن في وصف حروفه وترتيب كلماته ، ترتيباً دونه كل ترتيب تعاطاه الناس في كلامهم ، ولقد وصل هذا الجمال اللغوي الى قمة الاعجاز ، بحيث لو دخل في القرآن شيء من كلام الناس ، لاعتزل مذاقه في افواه قارئيه ، واختل نظامه في آذان سامعيه ، ومن عجيب أمر هذا الجمال اللغوي ، وذلك النظام الصوتي ، إنها كما كانا دليلاً اعجاز من ناحية ، كانا سوراً منيعاً لحفظ القرآن من ناحية أخرى ، وذلك أن من شأن الجمال اللغوي ، والنظام الصوتي ، أن يسترعى الأسماع ، ويثير الانتباه ، ويحرك داعية الإقبال في كل إنسان ، إلى هذا القرآن الكريم ، وبذلك يبقى أبد الدهر سائداً على ألسنة الخلق وفي آذانهم ، ويُعرف بذاته ومزاياه بينهم فلا يجرؤ أحد على تغييره وتبديله ، مصداقاً لقوله سبحانه :

(١) سورة النساء ، الآية : ٨٢ .

(٢) إعجاز القرآن للرافعي ، ص ٢٦١ .

﴿إِنَّا هُنَّ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ، وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

ومن خصائص اسلوب القرآن العظيم انه يخاطب العقل والقلب معاً، ويجمع الحق والجمال معاً، انظر إليه وهو في معungan إقامة الدليل العقلي على البعث والنشر في مواجهة المنكرين المكذبين، كيف يسوق استدلاله سوقاً يهز القلوب هزاً، ويعن العاطفة امتعناً، بما جاء في طي هذه الا أدلة المسكتة المقنعة، إذ قال سبحانه في سورة فصلت<sup>(٢)</sup> ..

﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَىَ الْأَرْضَ خَاشِعَةً، فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَّتْ، إِنَّ الَّذِي أَحْبَاهَا لَمْ يُحِبِّيَ الْمَوْتَىَ، إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾<sup>(٣)</sup>. واستمع إليه في سورة (ق) إذ يقول<sup>(٤)</sup> ..

﴿وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَا مَبَارِكًا فَأَنْشَطَنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبَّ الْحَصِيدِ \* وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَمَّا طَلَعَ نَفِيدَةٌ \* رِزْقًا لِلْعِبَادِ وَأَخْيَنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتَانًا كَذَلِكَ الْخَرُوجُ﴾<sup>(٥)</sup> ..

تأمل هذا الاسلوب البارع، الذي اقعن العقل، وامتع العاطفة في آنٍ واحد، حتى في الجملة التي هي بثابة النتيجة من مقدمات الدليل، إذ قال في الآية الأولى ﴿إِنَّ الَّذِي أَحْبَاهَا لَمْ يُحِبِّيَ الْمَوْتَىَ﴾ وفي الآيات الأخيرة قال ﴿كَذَلِكَ الْخَرُوجُ﴾ أي الخروج من القبور ، والبعث والنشر ..

يا للجمال الساحر ، ويا للإغجاز الباهر ، الذي يستقبل عقل الإنسان وقلبه معاً، يأنفع الأدلة ، واجل البيان ، في هذه الكلمات المعدودات !!.

ثم انظر الى القرآن وهو يسوق قصة (يوسف) مثلاً، كيف يأتي في خلاتها بالعلقائد

(١) سورة الحجر، الآية: ٩. انظر: مناهل العرفان، ج ٢، ص ٢٠٨.

(٢) سورة فصلت، الآية: ٣٩.

(٣) سورة ق، الآيات: ٩ - ١١.

البالغة، ويطلع من خلاتها بالبراهين الساطعة، على وجوب الاعتصام، بالعفاف، والشرف، والأمانة، إذ قال في فصلٍ من فصول تلك القصة الرائعة: .

﴿وَرَأَوْدَتْهُ الْيَتِيمَةُ هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنْ نَفْسِهِ، وَعَلَقَتِ الْأَبْوَابَ، وَقَالَتْ: هَيْتَ لَكَ، قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثَوايَ، إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ﴾<sup>(١)</sup> ..

فتأمل في هذه الآية كيف قوبلت دواعي الغواية الثلاث، بدعائي العفاف الثلاث، مقابلة صورت من القصص المتمع جداً عنيفاً بين (جند الرحمن) و(جند الشيطان) ووضعتها امام العقل المنصف في كفتي ميزان !! وهكذا تجد القرآن كله مزيجاً حلواً سائغاً، يخفف على النفوس ان تجرب الأدلة العقلية، ويرفعه عن العقول باللغات العاطفية، فهل تسعد بمثل هذا في كلام البشر ؟ لا ، ثم لا ، فكلام البشر إنْ وفي بحق العقل، بخس العاطفة حقها ، وإن وفي بحق العاطفة بخس العقل حقه ، حق لقد بات العرف العام يقسم الاساليب البشرية الى قسمين ، لا ثالث لها (اسلوب علمي) و (اسلوب ادبي) فطلاب العلم لا يرضيهم اسلوب الادب ، وطلاب الادب لا يرضيهم اسلوب العلم ، وهكذا تجد كلام العلماء والمحققين فيه من الجفاء والعربي ، ما لا يهز القلوب ويحرك النفوس ، وتجد في كلام الأدباء والشعراء ، من المزايل والعمق العلمي ما لا يغذى الأفكار ويقنع العقول ، اما القرآن فقد انفرد بهذه المزينة بين أنواع الكلام ، لأنه تنزيل من القادر الذي لا يشغله شأن عن شأن ﴿فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾<sup>(٢)</sup> .

٣ - الوجه الثالث من وجوه الاعجاز ، ذلك الإيجاز الرائع ، والجزالة<sup>(٣)</sup> الخارقة التي ليس يامكان مخلوق من البشر ان يحيط بها ، أو يأتي بمثلها لأنها فوق الطاقة البشرية ، والقدرة الإنسانية . لقد كان البدوي ، راعي الغنم ، يسمع القرآن فيixer ساجداً لله رب العالمين ، وذلك لروعة هذا الكتاب المجيد ، ولما يفعل به في نفوس السامعين ، وهو دليل رقة الإحساس ، ولطف الشعور من اولئك الرعاة الجفاة .

(١) سورة يوسف ، الآية: ٢٣ .

(٢) سورة غافر ، الآية: ٦٤ . انظر مناهل العرفان ، ص ٢١٠ .

(٣) المراد بالجزالة: الفخامة في الألفاظ ، والإجادة في التعبير مع قوة الحبک وعدم التعقيد .

## قصة الجارية والأصمي ..

يروى أن (الأصمي) خرج ذات يوم فلقي جارية خاسية أو سداية، وسمعها تنشد أبياتاً من الشعر رائعة، فأعجب بتلك الأبيات وهزّت منه النفس والقلب، بجمالي أسلوبها ، وروعة بيانها ، وفصاحة الفاظها ، فقال لها : قاتلك الله ما أفسحوك ؟ فقلّلت له : ويحك أوّي بعد هذا فصاحة بعد قول الله تبارك وتعالى ﴿وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه، فإذا خفت عليه فالقيه في الماء، ولا تخافي ولا تخزني إنما رادوه إليك وجاعلواه من المرسلين﴾<sup>(١)</sup> ثم قالت له : فقد جمعت هذه الآية على وجازتها بين امررين ، ونهرين ، وخبرين ، وبشارتين<sup>(٢)</sup> .. الخ . قال الأصمي فاعجبت بفهمها وإدراكها أكثر ما اعجبت بشعرها ، فهي جارية بدوية صغيرة السن ولكنها واسعة العلم والفهم ، أما الأبيات التي كانت تنشدها فهي قولها : ..

(أستغفر الله لذنبي كلّه )      قبلت إنساناً بغير حلمه  
( مثل الفرزال ناعماً في دلّه )      وانتصف البيل ولم أصلّه

وقد أشارت هذه الجارية على الأصمي بروعة ما في القرآن من بلاغة وفصاحة ، وإيجاز وإعجاز ، فالآلية الكريمة جمعت بين امررين وهمها (أرضعيه) و(ألقيه في الماء) ونهرين وهمها (لا تخافي) و(لا تخزني) وخبرين وهمها (أوحينا) و(خفت) وبشارتين وهمها (إنما رادوه إليك) و(جاعلواه من المرسلين) فالبشارة الأولى برده إليها سليمان كريماً ، والبشارة الثانية وهي أن الله سبحانه وتعالى سيجعله رسولاً هادياً . فانظر - رعاك الله - كيف ، أدركت هذه الجارية البدوية ، بفطرتها العربية ، سراً من أسرار هذا الإيجاز والاعجاز ، وانتبهت إلى ما لم يدركه هو من أسرار هذا القرآن ، فكان الآية نظمت في عقد من المؤلؤ والمرجان ، فكانت لأنّها بميزان ..

(١) سورة القصص ، الآية : ٧.

(٢) القصة ذكرها القرطبي في تفسيره الجزء الثالث عشر ص ٢٥٢ ، وذكرها صاحب المدار في الجزء الأول ص ٢٨ والمراد بقوله (خاسية او سداية) أي طولها خمسة او ستة أشبار . أي أنها معتدلة القامة .

ب - ويروى أن (ابن المقفع) الكاتب البلجي المشهور ، حاول أن يعارض القرآن ذات مرة ، فسمع صبياً يقرأ قوله تعالى : ﴿وَقَيْلَ بِإِرْضَ أَبْلَعِي مَاءَكِ، وَيَا سَهَّا أَقْلَعِي، وَغَيْضَ الْمَاءِ، وَقُضِيَ الْأَمْرُ، وَأَسْتَوْتُ عَلَى الْجُحُودِي، وَقَيْلَ بَعْدَأَ لِلنَّقْوَمِ الظَّالِمِينَ﴾<sup>(١)</sup> فكسر الأقلام ، ومزق الصحف التي كان قد بدأ بها في المعارضة وقال : هذا والله مما لا يستطيع البشر أن يأتوا بهنـه ، فمزق ما جمع واستحبا على نفسه من إظهاره.

وهكذا رجع الأديب الكبير البلجي عن عزمه ، بعد ان حدثته نفسه بمعارضة بعض سوره لأنـه شعر بروعة القرآن ..

ثم انظر الى الجزالة والايجاز في أسلوب القرآن ، وقارنها بأروع اسلوب نطق به عربي ، وهو أسلوب افصح من نطق بالضاد ، سيد المرسلين محمد بن عبد الله ، الذي شهد ببلغته وفصاحتـه اعداؤه قبل انصارـه ، قارن بين (القرآن والسنـة النبوـية) تجد الفرق شاسعاً ، والبون بعيداً ، كفرق ما بين السماء والأرض ، فبلاغـة القرآن ونضارـته واشرافـته في أعلى طبقـات الإحسان ، وأرفع درجـات الإيجاز والبيان ، تأمل قوله ﷺ في صفة الجنة وما فيها من نعيم وخلود ..

«فيها ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلبـ بشـر ...» ، الحديث ، وقارن بين هذه الألفاظ على روتها وبين قوله تعالى في صـفـ نـعـيمـ أـهـلـ الجـنـةـ ..

﴿وَفِيهَا مَا تَشْتَهِي الْأَنْفُسُ، وَتَلْذَّ الْأَعْيُنُ...﴾<sup>(٢)</sup> الآية . وقولـه تعالى ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفَيَ لَهُ مِنْ قَرَةَ أَعْيُنٍ﴾<sup>(٣)</sup> فهـذا أـعـدـ وـزـنـاـ ، وـأـحـسـنـ تـرـكـيـباـ ، وـأـعـذـبـ لـفـظـاـ ، وـأـجـزـلـ عـبـارـةـ ، وـأـقـلـ حـرـوفـاـ !! .

ووازنـ بين قوله ﷺ ، كلـكمـ رـاعـ وـكـلـكمـ مـسـؤـلـ عنـ رـعـيـتـهـ ، الرـجـلـ رـاعـ فيـ بيـتـهـ

(١) سورة هود ، الآية : ٤٤ .

(٢) سورة الزخرف ، الآية : ٧١ .

(٣) سورة السجدة ، الآية : ١٧ .

ومسؤول عن رعيته ، الحديث . وبين قوله تعالى ﴿فَوَرَبَكَ لَنْسَانَهُمْ أَجْمَعِينَ ★ عَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾<sup>(١)</sup> وقوله ﴿فَلَنْسَانَ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنْسَانَ الْمُرْسَلِينَ﴾<sup>(٢)</sup> وكذلك قارن بين سائر اقواله ﷺ وبين القرآن الكريم تجد أن كلام الرسول على بلاغته لا يخرج عن كونه كلام بشر في الذروة العليا من الكلام ، أما كلام الله تعالى فلا يشبهه كلام لانه كلام خالق البشر ، انظر إليه وهو يتحدث في جزء آية من آياته المجيدة عن احوال الامم السابقين ، ومتاز الجاحدين المكذبين ، وما حل بهم من كوارث ونكبات ، نتيجة لطغيانهم وتمردتهم ، ثم كيف انتقم الله منهم جميعاً بعد ان جاؤوا الحدا في الطغيان ، فلم ينج منهم انسان يقول جل ثناؤه :.

**﴿فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلَنَا عَلَيْهِ حَاصِبَاً، وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْذَنَاهُ الصِّيقَةَ، وَمِنْهُمْ مَنْ خَسْفَنَا بِهِ الْأَرْضَ، وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْرَقَنَا، وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾<sup>(٣)</sup> ..**

يقول القرطبي رحمه الله نقلآ عن (ابن الصثار) : وهذه الثلاثة اوجه من (النظم ، والاسلوب ، والجزالة) لازمة كل سورة ، بل هي لازمة كل آية ، وبمجموع هذه الثلاثة يتميز مسموع كل آية وكل سورة عن سائر كلام البشر ، وبها وقع التحدى والتعجيز ، ومع هذا فكل سورة تفرد بهذه الثلاثة ، من غير ان يتضاد اليها أمر آخر من الوجوه العشرة ، فهذه سورة (الكوثر) ثلاث آيات قصار ، وهي اقصر سورة في القرآن ، وقد تضمنت الاخبار عن معنيين :.

أحدما : الاخبار عن الكوثر (نهر في الجنة) وعظمته وسعته وكثرة اوانيه ، وذلك يدل على ان المصدقين به أكثر من أتباع سائر الرسل ..

والثاني : الاخبار عن (الوليد بن المغيرة) وكان عند نزول الآية ذا مال وولد ، ثم

(١) سورة الحجر ، الآية : ٩٣ ، ٩٢ .

(٢) سورة الأعراف ، الآية : ٦ .

(٣) سورة العنكبوت ، الآية : ٤٠ .

أهلک الله سبحانه ماله ولدھ<sup>(۱)</sup> ، وانقطع نسله<sup>(۲)</sup> .. ) انتهى.

#### ٤ - التشريع الامي الكامل:

ومن وجوه إعجاز القرآن الكريم ذلك التشريع الامي الكامل ، الذي يسمى فرق كل تشريع وضعى عرفه البشر ، في القديم والحديث ، فالقرآن الكريم هو الذي وضع أصول العقائد ، وأحكام العبادات ، وقوانين الفضائل والأداب ، وقواعد التشريع الاقتصادي ، والسياسي ، والمدنى ، والاجتماعي ، وهو الذي نظم حياة الأسرة ، والمجتمع ، ووضع أعدل المبادئ الإنسانية الكريمة التي ينادي بها دعاة الإصلاح في القرن العشرين ألا وهي (المساواة ، الحرية ، العدالة التي يسمونها (الديمقراطية) الشورى) إلى غير ما هنالك من أسس الحضارة والتشريع ، الذي تسعى إليه المدنية الحديثة. ففي العقائد دعا القرآن إلى عقيدة طاهرة سامية ، واضحة جلية ، عهادها اليمان بالله عز وجل والتصديق بجميع انبیائہ ورسله ، والایمان بجميع الكتب السماوية مصداقاً لقوله تعالى :.

﴿أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ، كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلَائِكَتَهُ وَكَتُبَهُ وَرُسُلِهِ، لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ﴾<sup>(۳)</sup> . ودعا أهل الكتاب (اليهود والنصارى) إلى كلمة سواء ، لا انحراف فيها ولا التواء قال تعالى : ﴿Qُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللَّهِ، فَإِنْ تُوَلُوا فَقُرُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ﴾<sup>(۴)</sup> ..

(۱) معنى الأبتر: الذي لا ولد له ولا نسل ، والثاني، معناه: المبغض ، وقد قال الزمخشري أنها نزلت في العاص بن وائل).

(۲) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ، ج ۱ ، ص ۷۴

(۳) سورة البقرة ، الآية: ۲۸۵

(۴) سورة آل عمران ، الآية: ۶۴

وفي العبادات جاء القرآن العظيم بأسس العبادات ودعائهما ، فشرع الصلاة ، والصيام ، والحج ، والزكاة ، وسائر اعمال البر والطاعة ، وليس (العبادة) في الإسلام قاصرة على هذه الدعائين والأركان ، بل هي تشمل كل عمل خير ، و فعل بر او طاعة ، ولهذا فإن العلماء قرروا أن كل عمل يقصد به الإنسان وجه الله يكون عبادة ، وقالوا (إن النية الصالحة تقلب العادة إلى عبادة) فإذا عمل الإنسان واحترف له صنعة بقصد التغافل عن الحرام والإنفاق على أهله وعياله ، وإذا أكل أو شرب بقصد التقوى على طاعة الله كان عمله عبادة يثاب عليها ، والالأصل في هذا قول النبي الكريم « وإنك لن تنفق نفقة بتغفي بها وجه الله إلا أجرت عليها ، حتى اللقمة تضعها في في أمراتك ) الحديث <sup>(١)</sup> . وقوله عليه السلام « وفي بعض أحدكم صدقة ، قالوا يا رسول الله : أيأتي أحدنا شهونه ويكون له فيها أجر ؟ قال : أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر ؟ فكذلك إذا وضعها في حلال كان له أجر » <sup>(٢)</sup> وإذا امعنا النظر في أصول العبادات المفروضة نجد أن الإسلام قد وسعها وتنوعها ، وجعلها ضرورة متفاوتة ، فمنها ما هو (عبادة مالية) كالزكاة والصدقات ، ومنها ما هو (عبادة بدنية) كالصلاحة والصيام ، ومنها ما هو يجمع بين الامررين (عبادة مالية وبدنية) كالجهاد في سبيل الله يكون بالمال والنفس وهذا التنويع له مغزاه وحكمته السامية وذلك لثلا تألف النفس شيئاً فتصبح لها عادة او تملّ وتضجر من العبادة الواحدة . وفي مجال (التشريع العام) نجد القرآن العظيم قد وضع قواعد عامة في التشريع المدني ، والجنائي ، والسياسي ، والاقتصادي ، ووضع أساساً للتعامل الدولي في حالة السلم وال الحرب ، على أكمل وجه واعدل نظام ، ففي أمر المعاملات حرم القرآن أكل اموال الناس بالباطل **﴿هُنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْتَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمْ﴾** <sup>(٣)</sup>

(١) الحديث من رواية البخاري في قصة (سعد بن أبي وقاص) حين دخل الرسول عليه السلام يزوره من واجه اشتد به.

(٢) الحديث من رواية مسلم ، وهو في باب كثرة طرق الخير وأوله : أن ناساً قالوا يا رسول الله ذهب أهل الدنور بالأجور .

(٣) سورة النساء ، الآية : ٢٩ .

الآية، ودعا إلى الإشهاد عند إبرام البيع وبكتابه الدين ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْتُمْ إِذَا تَدَائِنْتُمْ بِدِينِكُمْ إِلَى أَجْلٍ مُسَمًّى فَأَكْتُبُهُ وَلَيَكُتبَ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ﴾<sup>(١)</sup> الآية. وفي الأمور الجنائية شرع القرآن الحدود، وأوجب على الأمة تنفيذها، من أجل حياة المجتمع وصيانته من الفوضى والاضطراب وتأمين الأمة على حياتها ومستقبلها، وأموالها وأعراضها لتعيش الحياة الكريمة السعيدة التي لن تكون إلا عن طريق (الأمن والاستقرار) ..

وقد نص القرآن الكريم على أمهات الجرائم، وأعظمها خطراً على مستقبل الفرد والجماعة، ووضع لكل منها عقوبات مقدرة لا يجوز الزيادة عليها أو التقصان منها، أو التساهل في تطبيقها، وترك ما سوى ذلك من (الجرائم الخفيفة) للحاكم المسلم، ينفذ فيها ما يراه من العقوبة، على ضوء السنة النبوية المطهرة، وبالشكل الذي يحقق روح الإسلام من إرادة الخير للناس، وتطهير المجتمع من المفاسد والمظالم الاجتماعية، أما الجرائم الكبيرة التي عين لها القرآن عقوبات رادعة فهي خمسة: (جريمة القتل، جريمة الزنى، جريمة السرقة، جريمة قطع الطريق، جريمة الاعتداء على كرامة الناس بالقذف) ..

ولعل أروع مثل للمقارنة بين (التشريع الالهي القرآني) وبين (التشريع الوضعي) الذي هو من صنع البشر ذلك الأثر العظيم الذي تركه القرآن الكريم في نفوس العرب بسبب تلك الطريقة الحكيمية التي سلکها في معالجة المفاسد والأمراض الاجتماعية، حيث قضى على كل فساد، واستأصل كل جريمة من نفوسهم، وجعلهم خير أمة اخرجت للناس، فملکوا الدنيا وسادوا العالم ..

أمثلة من واقع الحياة:..

ومن الأمثلة على تفوق ذلك التشريع القرآني الحكيم، على بقية الشari'at البشرية

---

(١) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢.

والنظم الارضية ما نلمسه في واقع الحياة، ويمكن ان نشير إشارة خاطفة الى سوء الشريعة الإسلامية على بقية النظم فيها يلي ..

١ - منذ زمن قريب حرمت (أمريكا) الخمر، ولكنها فشلت ولم تنجح لأنها لم توفق الى الطريقة الحكيمية التي اتبعتها الإسلام في تحريم الخمر، فعادت الى إباحته مع اعتقادها بضرره الفادح ..

٢ - أباحت بعض الدول الغربية وخاصة (أمريكا) الطلاق بعد ان كان منوعاً لديها بسبب تعاليم الكنيسة، ولكنها أسرفت فيه إلى درجة ضارة، ولا تزال تأخذ بتشريع الطلاق ..

٣ - مصلحوا اوربا يرثون اصواتهم بضرورة السماح (بتعدد الزوجات) حتى بعض نسائهم طالبن بذلك نتيجة لكثره العوانس من النساء ، بحيث أصبحت المشكلة ذات أهمية خطيرة على المجتمع الأوروبي ..

٤ - الخيانات الزوجية انتشرت في المجتمع الأوروبي (المتمدن) بشكل فظيع ، وبصورة مذهلة حتى أصبحت الاسر مهددة بانفصال عراها ، وكثير فيها اللقطاء وذلك بسبب السفور والتبرج والاختلاط بين الجنسين ..

٥ - إسبانيا أصدرت حكومتها قراراً وسنّت قانوناً بمنع البغاء الرسمي في بلادها ، وينع النساء من البروز على الشواطئ في ثياب الاستحمام ..

٦ - زعيم فرنسا نادى غادة هزيمتها امام الألمان في الحرب الأخيرة يقول: إن سبب انهيار دولة فرنسا وسبب هزيمتها وانكسارها هو انغماسهم في الشهوات الجنسية ، وإسرافهم في المفاسد والمفاثن ..

٧ - وأخيراً نجد ان الجرائم تزداد في كل يوم في المجتمع المتمدن (المجتمع العربي) مع صراحة العقوبات المشروعة ، عندهم بالحبس والسجن السنوات الطوال ، او الإعدام بالشنق ، ومع ذلك نجد الجرائم المروعة من خطف للفتيات والفتبيان ، وإيهام الأذرواح ، وسرقة - في وضع النهار - للبيوت والبنوك وال محلات الكبيرة حتى لقد أصبحنا نسمع عن وجود عصابات خطيرة ، تهدد امن البلاد وسلامة العباد ، وذلك من

أعظم البراهين على فشل النظم الوضعية، والتشريعات البشرية، اما الاسلام فقد حقق الامن والسلام، وقضى على الجريمة في مهدها ولقد أحسن من قال:

(أينما نظمت عقوبات ضعاف من نظام المهيمن الدين)  
(إيه عصر العشرين ظنوك عصراً نير الوجه مسعد الانسان)  
(لست نوراً بل انت نار وظلم مذ جعلت الإنسان كالحيوان)

ذلك هو الفرق بين تشريع الرحمن، وتشريع الإنسان، ولكن أكثر الناس لا يعلمون<sup>(١)</sup>.

## ٥ - الاخبار عن الغيبات:

ومن وجوه إعجاز القرآن الكريم (إخباره عن الغيبات) وذلك برهان ساطع، ودليل قاطع على أن هذا القرآن ليس من كلام البشر، إنما هو كلام علام الغيوب، الذي لا تخفي عليه خافية، ولو كان من صنع محمد - كما زعموا - لظهرت علائم الوضع في تلك الأخبار الغيبية، بوقوعها على خلاف ما أخبر ولافتضح أمره بالكذب الصريح، وحاشاه عليه السلام من الكذب على الله..

أ - فمن هذه الاخبار الغيبية، إخباره عن الحرب التي ستقع بين الروم والفرس، وستكون الغلبة فيها والانتصار للروم بعد ان انكسروا في الحرب السابقة وذلك في قوله تعالى :

﴿أَلمْ \* غُلِيتِ الرُّومُ \* فِي أَذْنِ الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غُلَمِهِمْ سَيَغْلِبُونَ \* فِي بَعْضِ سِنِينِ، لِلَّهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلِ وَمِنْ بَعْدِ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ \* بِنَصْرِ اللَّهِ، يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ﴾<sup>(٢)</sup> ..

يدرك المفسرون في سبب نزول هذه الآية ان حرباً وقعت بين دولة الروم وهي

(١) انظر كتاب مناهل القرآن للزرقا尼.

(٢) سورة الروم، الآيات: ١ - ٥.

(مسيحية) ودولة الفرس وهي (وثنية) فانتصر الفرس على الروم، ففرح المشركون وشمتوا وقالوا للMuslimين: تزعمون انكم أهل كتاب وأن النصارى أهل كتاب، وها قد ظهر إخواننا على إخوانكم، ولنذهبونَ نحن عليكم، فاغتمَ المسلمين وحزنوا لانهزام الروم وهم دولة متدينة، أمام دولة الفرس وهموثنيون، فنزلت الآية الكريمة تبشر المسلمين بانتصار الروم على الفرس في مدة وجبيزة تتراوح بين الثلاث والتسع من السنين (في بعض سنين) ولم يكن مظنوناً وقت تلك البشارة أن الروم تنتصر على الفرس، لأن الحرب الطاحنة انهكتها حتى غزت في عقر دارها، وأن دولة الفرس كانت قوية منيعة، وزادها الظفر الأخير قوة ومنعة. فلما نزلت الآية الكريمة راهن أبو بكر بعض المشركين وهو (أبي بن خلف) على مائة ناقة إلى تسع سنين، ولم تمض المدة حتى وقعت الحرب بين الروم والفرس، فانتصر فيها الروم وانهزمت الفرس وتحقق نبوءة القرآن وذلك - ٦٢٢ - ميلادية الموافقة للسنة الثانية من الهجرة النبوية، وكسب أبو بكر الرهان فأمره عليه الله بالصدق به..

وفي الآية نبوءة أخرى وهي أن المسلمين سيفرون بنصيـر قـرـيبـ، في الوقت الذي ينتصر فيه الروم **﴿وَيَوْمَئذٍ يُفْرِحُ الْمُؤْمِنُونَ \* بِنَصِيرِ اللَّهِ﴾** ولقد صدق الله وعده في هذه كما صدقه في تلك ، فكان ظفر المسلمين في بدر واقعاً في الطرف الذي انتصر فيه الروم، وهكذا تحققت النبوـةـتانـ في وقت واحد بفضل الله..

**يقول الزمخشري:** (وهذه الآية من الآيات البينة الشاهدة على صحة النبوة، وأن القرآن من عند الله، لأنها إنباء عن علم الغيب الذي لا يعلمه إلا الله) <sup>(١)</sup>.

بـ - التنبـؤـ بـدخولـ الرـسـولـ وـاصـحـابـهـ مـكـةـ آـمـنـينـ مـطـمـئـنـينـ .. روـيـ انـ النـبـيـ عليـهـ اللهـ رـأـيـ رـؤـياـ فيـ منـامـهـ وـذـلـكـ قـبـلـ خـرـوجـهـ إـلـىـ الـحـدـيـبـيـةـ، رـأـيـ كـاـنـهـ هوـ وـاصـحـابـهـ قدـ دـخـلـوـاـ مـكـةـ آـمـنـينـ وـقـدـ حـلـقـواـ وـقـصـرـواـ فـقـصـنـ الرـؤـياـ عـلـىـ أـصـحـابـهـ، فـفـرـحـواـ وـاسـتـبـشـرـواـ، وـحـسـبـواـ إـنـهـ دـاخـلـوـهـاـ مـنـ عـامـهـمـ، وـقـالـوـاـ: إـنـ رـؤـياـ رـسـولـ اللهـ عليـهـ اللهـ

(١) انظر الكثافـ، جـ ٤ـ صـ ٣٤٥ـ. في سـبـبـ نـزـولـ الآـيـةـ الـكـرـيـمـةـ.

حق، فلما كان صلح الحديبية خرجوا من المدينة محربين يسوقون المدحى إلى مكة لا يقصدون حرباً، وإنما يقصدون العمرة والنسك، ولكن قريشاً صدّتهم، وكادت تقع الحرب بين المسلمين والمشركين لو لا أن الرسول عليه السلام رضيَّ بهم بالصلح إثارةً منه للstem وحباً للسلام العام، وكان من شروط ذلك الصلح أن يرجع الرسول ومن معه من ذلك العام على أن يدخلوا مكة في العام القابل، واتخذ المنافقون ضعفاء الإيمان من ذلك سبيلاً إلى الطعن والدس واللمز، حتى قال رئيس المنافقين (عبد الله بن أبي أبي): والله ما حلقنا، ولا قصرنا، ولا رأينا المسجد الحرام، ولكن نزلت الآية الكريمة تحمل تلك الوعود الثلاثة المؤكدة وهي: دخول مكة، وأداء النسك، والأمن من قريش، على رغم ما هو معروف من غدر قريش ونكثهم العهود، وقطيعهم الأرحام، وقد أخبر الله وعده فتم الأمر ودخل المؤمنون مكة آمنين مطمئنين وفي ذلك يقول القرآن الكريم:

**﴿لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولُهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ، لَتَذَلَّلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ، إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَمْنِينَ مُحَلَّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمَقْصُرِينَ، لَا تَخَافُونَ، فَعَلَمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتْحًا قَرِيبًا﴾<sup>(١)</sup>**

ج - تنبيه القرآن بانهزام المشركين قبل وقوع الحرب وذلك في قوله تعالى في سورة القمر :

**﴿فَإِنْ يَقُولُونَ خَنْ جَمِيعَ مُنْتَصِرِّينَ \* سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُبَوَّلُونَ الدَّبَرُ \* بِلِ السَّاعَةِ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَذْهِي وَأَمْرٌ﴾<sup>(٢)</sup>** سورة القمر مكية، والجهاد لم يشرع إلا في السنة الثانية من الهجرة، فain هي إذاً فكرة الحرب، ومن الذي كان يجول بخياله أن ينهزم جمع المشركين، وينتصر عليهم المسلمون وهم قلة في العدد والعدد؟ ولكنه وعد الله لا يخلف..

روي عن عكرمة أنه قال: لما نزلت هذه الآية **﴿سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُبَوَّلُونَ الدَّبَرُ﴾**

(١) سورة الفتح، الآية: ٢٧.

(٢) سورة القمر، الآيات: ٤٤ - ٤٦.

قال عمر بن الخطاب: أي جمع هذا الذي سيهزم؟ فلما كانت غزوة بدر رأى رسول الله عليه السلام وهو يشب في الدرع ويقول (سيهزم الجميع ويُولون الدبر) فعرف عمر تأويلها<sup>(١)</sup>. وروي عن ابن عباس: كان بين نزول هذه الآية وبين بدر سبع سنين..

د - تنبؤ القرآن بذلك المستقبل الاسود الذي يتضرر كفار قريش، وذلك في قوله تعالى في سورة الدخان:.

﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ نَاقِ السَّمَاءِ بِدُخَانٍ مِّنْ يَغْشَى النَّاسَ هَذَا عَذَابُ أَلِيمٍ \* رَبَّنَا أَكْشِفَ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ \* أَتَى لَمْ الذَّكْرِي وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُّبِينٌ \* قَمْ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعْلَمٌ مَجْنُونٌ \* إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابَ قَلِيلًا إِنَّكُمْ عَائِدُونَ \* يَوْمَ تَبَطَّشُ الْبَطْشَةُ الْكَبْرَى إِنَّا مُنتَقِمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ..

وسبب نزول هذه الآيات الكريمة أن أهل مكة لما كذبوا رسول الله عليه السلام واستعصوا وتمردوا عليه، دعا عليهم فقال: «اللهم أعني عليهم بسبع كسيع يوسف، فأخذتهم سنة حشت كل شيء حتى أكلوا الجلود والميادة من الجوع، وينظر احدهم إلى السماء فيرى كهيئة الدخان، فأتاه (أبو سفيان) فقال: يا محمد إنك جئت تأمر بطاعة الله، وبصلة الرحم، وإن قرمك قد هلكوا فادعوا الله لهم فأنزل الله هذه الآيات الكريمة»<sup>(٣)</sup> ..

قال الزرقاني رحمه الله: وفي هذه الآيات عند التأمل خمسة تنبؤات:.

أوها: الإخبار بما يغشاهم من القحط والجوع حتى يرى الرجل بينه وبين السماء كهيئة الدخان..

الثاني: الإخبار بأنهم سيضرعون إلى الله حين تحل بهم هذه الأزمة..

(١) أنظر الكشاف، ص ٤٤٠، الجزء الرابع.

(٢) سورة الدخان، الآيات: ١٠ - ١٦.

(٣) الحديث من رواية البخاري ومسلم.

الثالث : الإخبار بأن الله سيكشف عنهم ذلك العذاب قليلاً ..

الرابع : الإخبار بأنهم سيعودون إلى كفرهم وعوتهم ..

الخامس : الإخبار بأن الله سينتقم منهم يوم البطشة وهو يوم بدر . ثم قال : ولقد حق الله ذلك كله ما انخرم منه ولا نبوءة واحدة ، فأصيبيوا بالقطط حتى أكلوا العظام وجعل الرجل ينظر إلى السماء فيرى بينه وبينها كمية الدخان من شدة جوعه وجده ، ثم قالوا متضرعين ﴿ وَرَبُّنَا أَكْشَفَ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾ ، ثم كشف الله عنهم العذاب قليلاً ثم عادوا إلى كفرهم وعوتهم ، فانتقم الله منهم يوم بدر فبطش بهم البطشة الكبرى حيث قتل منهم سبعون وأسر سبعون وأديل لل المسلمين منهم . أرأيت ذلك كله هل يمكن أن يصدر مثله من مخلوق ؟ كلاماً بل هو الله العزيز الحكيم <sup>(١)</sup> ..

هـ - التنبؤ بإظهار الإسلام على جميع الأديان ، وذلك في قوله تعالى : ..

﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْمُدْبَرِي وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الَّذِينَ كَلَّهُ وَلَوْ كَرِهُ الْمُشْرِكُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup> .

و كذلك التنبؤ بالمستقبل باسم الذي سيكون للمؤمنين وذلك في قوله تعالى : ..

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفُنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ، وَلَمْ يَمْكُنْ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَفَى لَهُمْ وَلَيَبْدَلَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ﴾ <sup>(٣)</sup> .. الآية ..

وقد تحقق هذا الوعد الإلهي فأظهر الله الإسلام على جميع الأديان ، ومكّن المسلمين في الأرض في حياة النبي ﷺ حتى استولوا على جميع البلاد العربية ، ولم يبق جزء منها إلا دان للإسلام بالطاعة ومن لم يدخل في الإسلام دخل في ذمة المسلمين ، وخضع لسلطانهم ، ودفع الجزية لهم ، ثم سار أصحابه من بعده إلى أرض كسرى

(١) انظر مناهل العرفان ، ج ٢ ، ص ٢٧٣ .

(٢) سورة التوبة ، الآية : ٣٢ .

(٣) سورة النور ، الآية : ٥٥ . انظر : الكثاف للزمخشري ، ج ٣ ، ص ٢٥٢ .

وأرض هرقل ، فأنزلوا دولة الفرس ، ودولة الرومان ، ولم يمض قرن من الزمان حتى اتسعت رقعة الدولة الإسلامية ، فصارت تمتد من بحر الظلمات في المغرب إلى تخوم الصين في المشرق ، فتحقق بذلك الوعد الكريم ، وكان وعد الله مفعولاً ..

رَكِلْ هَذِهِ - وَأَمْثَالُهَا فِي الْقُرْآنِ كَثِيرٌ - أَخْبَارٌ عَنِ الْمُسْتَقْبِلِ وَقَدْ تَحَقَّقَتْ جَمِيعُهَا ، وَهَذَا أَمْرٌ خَارِقٌ لِلْعَادَةِ فَكَانَ وَجْهًا مِنْ وَجْهَيْهَا مِنْ وَجْهَيِ الْإِعْجَازِ لِأَنَّ مِثْلَهُ لَا يَتَفَقَ إِلَّا بِأَخْبَارٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ جَلَّ وَعَلَا . وَلَا يَغْيِبُ عَنِ الْبَالِنَانِ أَنْ جَمِيعَ الْقَصْصَاتِ الَّتِي جَاءَ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ هُوَ مِنْ بَابِ الْإِخْبَارِ عَنِ الْغَيْوَبِ الْمَاضِيِّ الَّذِي أَطْلَعَ اللَّهُ رَسُولُهُ الْكَرِيمُ عَلَيْهِ ، وَمَا كَانَ لَهُ عِلْمٌ بِهَا ، وَلِمَذَا ذَكَرَ اللَّهُ جَلَّ ثَنَاؤَهُ قَصْصَةَ نُوحَ مُاعِقِبَهَا بِهَذِهِ الْآيَةِ الْكَرِيمَةِ وَهِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ..

**﴿تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْفِتْنَةِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قِبِيلِ هَذَا، فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ﴾<sup>(١)</sup> ..**

وَمَا ارْوَعَ قَصْصَاتِ الْقُرْآنِ الَّذِي نَزَلَ عَلَى خَاتَمِ الْمُرْسَلِينَ ، لِيُكَوَّنَ تَثِيْتاً لِلْقُلُوبِ وَذِكْرًا لِلْمُؤْمِنِينَ ! وَذَلِكَ أَعْظَمُ بِرْهَانٍ عَلَى أَنَّهُ تَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فِيهَا مَا مِنْ حُكْمَةَ سَامِيَّةٍ ، وَمَعْجَزَةَ باهِرَةٍ !!

**سادساً : عدم التعارض مع العلم الحديث : ..**

وَمِنْ وَجْهِ إِعْجَازِ الْقُرْآنِ تِلْكَ الإِشَارَاتُ الدَّقِيقَةُ ، إِلَى بَعْضِ الْعِلُومِ الْكُونِيَّةِ ، الَّتِي سَبَقَ إِلَيْهَا الْقُرْآنَ قَبْلَ أَنْ يَكُتُشَفَهَا الْعِلْمُ الْحَدِيثُ ، ثُمَّ دُمِّرَ تَعَارُضُهُ مَعَ مَا يَكُشَفُهُ الْعِلْمُ مِنْ نَظَرِيَّاتِ عَلَمِيَّةٍ حَدِيثَةٍ ، وَقَدْ أَشَارَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ إِلَى هَذِهِ النَّاحِيَةِ مِنْ نَوَاحِيِّ الْإِعْجَازِ بِقَوْلِهِ جَلَّ شَانَهُ : ..

**﴿سَرِّيْهُمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ، أَوْ لَمْ يَكُفِّ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾<sup>(٢)</sup> ..**

(١) سورة هود ، الآية ٤٩ .

(٢) سورة فصلت ، الآية ٥٣ .

ومع اعتقادنا بأن القرآن العظيم ليس كتاب طبيعة أو هندسة او فيزياء ، وإنما هو كتاب (هداية وإرشاد) وكتاب (تشريع وإصلاح) ولكن مع ذلك لم تخل آياته من الإشارات الدقيقة ، والحقائق الخفية ، إلى بعض المسائل الطبيعية ، والطبية ، والجغرافية مما يدل على إعجاز القرآن وكونه وحياً من عند الله ، فمن المقطوع به أن محمدًا ﷺ كان أمياً لا يقرأ ولا يكتب ، وأنه نشأ في بيته بعيدة عن مظاهر الحضارة ، حيث لم تكن علوم ولا معارف ولا مدارس تُقرأ فيها العلوم الكونية ، لأن قومه وعشائره كانوا (أميين) ومع ذلك فإن النظريات العلمية التي أشار إليها القرآن لم تكن معلومة في عصره ، ولم يكتشف العلم أسرارها إلا منذ زمن قريب ، وذلك من أصدق البراهين على أن هذا القرآن ليس من تأليف محمد - كما يزعم بعض المستشرقين - إنما هو وحي من الله ، أنزله على قلب سيد المرسلين ، بلسان عربي متين . ولقد أجاد الاستاذ (عفيف طبارة) في كتابه (روح الدين الإسلامي) فذكر بعض هذه الحقائق العلمية الدقيقة ، ونحن ننقل بعضها بشيء من الإيجاز مع التصرف .

## الفَصْلُ الثَّامِنُ

### مِعْجزَاتُ الْقَرْآنِ الْعِلْمِيَّةُ

أولاً: وحدة الكون:..

أظهر النظريات العلمية الحديثة تقول: إن الأرض كانت جزءاً من المجموعة الشمسية ثم انفصلت عنها وتبردت وأصبحت صالحة لسكنى الإنسان، ويرهون على صحة هذه النظرية بوجود البراكين والمواد الملتئبة في باطن الأرض، وقدف الأرض بين حين وحين بهذه الحمم من المواد البركانية الملتئبة .. الخ ..

هذه النظرية تتفق مع ما أشار إليه القرآن الكريم في قوله جل ثناؤه:..

﴿أَوَ لَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا<sup>(١)</sup> فَفَتَّقْنَا هُمَا<sup>(٢)</sup> وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّىٰ، أَفَلَا تَرَيْنُونَ﴾<sup>(٣)</sup> ..

يقول الاستاذ (طباره): هذه معجزة من معجزات القرآن يؤيدتها العلم الحديث الذي قرر ان الكون كان شيئاً واحداً متصلةً من غاز ثم انقسم الى سدايم، وعلينا الشمسي كان نتيجة تلك الانقسامات.. اما الشطر الثاني من الآية ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ

(١) الرتق: القم والإلتحام.

(٢) الفتق: الفصل بين الشيئين.

(٣) سورة الأنبياء، الآية: ٣٠.

كل شيء حي<sup>١</sup>) فهو من أبلغ ما جاء في تقرير حقيقة علمية أدرك العلماء سرّها، فمعظم العمليات الكيميائية تحتاج إلى الماء، وهو العنصر الأساسي لاستمرار الحياة لجميع الكائنات والنباتات وللهواء خواص أخرى تدل على أن مبدع الكون قد صممها بما يتحقق صالح مخلوقاته، والماء يتضمن كميات كبيرة من الأوكسجين عندما تكون درجة حرارته منخفضة، وعندما يتجمد تنطلق منه كميات كبيرة من الحرارة تساعد الأحياء التي تعيش في البحار من أسماك وغيرها، فما أ难怪 حكمة القرآن الذي يبين بكلمات جليلة سرّ الحياة!؟ ..

وقد روي عن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال في تفسير هذه الآية الكريمة: كانت السماء رتقا لا تمطر ، وكانت الأرض رتقا لا تنبت ، فلما خلق للأرض أهلاً فتق السماء بالمطر ، وفتق الأرض بالنبات<sup>(١)</sup> ..

أقول: هذا التفسير جيل وحسن ويكون من باب (الاستعارة) وهو الذي ذهب إليه المفسرون القدامى ، ولكن لا يمنع أن يكون في القرآن بعض هذه الروائع العلمية التي كشف عنها العلم الحديث ، فالقرآن حال وجوهه ، وليس هناك تحكم في فهم أسراره ، فربما فهم المتأخرون ما لم يفهمه المتقدمون ، والله تعالى يقول: ﴿سَرِّهُمْ آيَاتُنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَقٌّ يَتَبَيَّنُ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ﴾<sup>(٢)</sup> . فلعل هذا من الآيات التي أطلعهم الله عليها في القرن العشرين .

### ثانياً : نشأة الكون ..

يقول العالم الفلكي (جيتس): (إن مادة الكون بدأت غازاً منتشرأً خلال الفضاء بانتظام ، وإن السدايم (المجموعات الفلكية) خلقت من تكاثف هذا الغاز) .. ويقول الدكتور (جامو): (إن الكون في بدء نشأته كان مملوءاً بغاز موزع توزيعاً منتظاماً ومنه حدثت عمليات) ..

(١) انظر: تفسير ابن كثير: ج ٢، ص ١٨٧.

(٢) سورة فصلت ، الآية: ٥٣.

هذه النظرية نجد لها في القرآن الكريم ما يؤيدتها - ولو لا أن القرآن أخبر عن ذلك لاستبعدنا هذه النظرية - يقول تعالى: **﴿مَ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاوَاتِ وَهِيَ دُخَانٌ، فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ: أَتَيْنَا طَوْعًا أَوْ كُرْهًا، قَالَا: أَتَيْنَا طَائِعَيْنَ﴾**<sup>(١)</sup> فالقرآن صور مصدر خلق هذا الكون (بالدخان) وهو الشيء الذي يفهمه العرب من الأشياء الملموسة. أيكون في مقدور امي - منذ أربعة عشر قرناً - أن يدرك هذا في وقت كان الناس لا يعرفون شيئاً عن هذا الكون وخفاياه؟!

### ثالثاً : تقسم الذرة ..

ظل الاعتقاد السائد حتى القرن التاسع عشر أن الذرة هي أصغر جزء يمكن ان يوجد في عنصر من العناصر . وأنها غير قابلة للتجزئة لأنها الجزء الذي لا يتجزأ ، وقد مضت قرون على هذا الاعتقاد ومنذ عشرات السنين الماضية حول العلماء اهتمامهم الى مشكلة (الذرة) فأمكنتهم تجزئها وتقسيمها ، وقد وجدوا أنها تحتوي على الدقائق الآتية: (١) البروتون. (٢) النيترون. (٣) الالكترون ، وبواسطة هذه التجزئة اخترعوا القنبلة الذرية ، والقنبلة الميدروجينية ، ونعود بالله من قيام الساعة ومن شر ابليس اللعين . يستمع إلى قوله تعالى عند الإخبار عن الذرة **﴿وَمَا يَعْزِبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالٍ ذَرَّةٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ، وَلَا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ﴾**<sup>(٢)</sup> ..

فكلمة (أصغر) من الذرة في الآية القرآنية تصريح جلي يامكان تجزئتها ، وفي قوله (ولا في السماء) بيان بأن خواص الذرات في الأرض هي نفس خواص الذرات الموجودة في الشمس والنجوم والكواكب . فهل درس محمد خواص الذرة وأمكنته تجزئتها والوقوف على خواصها في الأرض والسماء؟ إنها لدليل قوي على أن القرآن وحي إلهي .

(١) سورة فصلت ، الآية: ١١.

(٢) سورة يونس ، الآية: ٦١ . يعزب: أي يغيب ويختفي .

رابعاً : نقص الاوكسجين ..

منذ اكتشاف الطيران ظهرت للعلماء بادرة طبيعية وهي نقص الاوكسجين في طبقات الجو العليا ، فكلما حلق الإنسان وارتفع في أجواء السماء كلما أدركته هذه الظاهرة ، وشعر عند ذلك بضيق الصدر وصعوبة التنفس ، حتى ليكاد يشعر بالاختناق ، ولهذا فإن الطيارين يعطون تعليمات لركاب بأن يستعملوا (الأوكسجين الصناعي) حين تعلو بهم الطائرة إلى مرتفعتان عالية تزيد عن ٣٥ خمسة وثلاثين الف قدم . هذه الظاهرة العلمية أشار إليها القرآن الكريم قبل اختراع الطيران وقبل أربعة عشر قرناً . استمع إلى قوله تعالى : ﴿فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيهِ يَشْرَحْ صَدْرَةَ الْإِسْلَامِ، وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يَضْلِلَهُ يَجْعَلْ صَدْرَةَ ضَيْقًا حَرَجًا﴾<sup>(١)</sup> كأنما يتصعد في السماء ..

ولقد كان القدماء يفسرون هذا الآية حسب مفاهيمهم التي تتفق مع زمانهم فكانوا يقولون (كأنما يتصعد في السماء) أي كمن يحاول الصعود إلى السماء وهو ليس بمستطاعه أو كمن يحاول عمل المستحيل ، وقد جاء هذا العصر فأظهر معجزة القرآن ، وسجل اتفاقاً رائعاً للآية القرآنية مع الواقع العلمي فكان تأييداً لصدق نبوة محمد عليه السلام ، فللله ما أروع هذا القرآن وما أسماءه؟!؟.

خامساً: الزوجية منبأة في كل شيء ..

كان الناس يعتقدون بأن الزوجية (الذكر والأنثى) منبأة بين النوعين (الإنسان والحيوان) فقط ، فجاء العلم الحديث فأثبتت أنها الزوجية توجد في النبات كذلك وفي الجماد ، وفي كل ذرة من ذرات الكون والوجود ، حتى الكهرباء ففيها (الموجب) وفيها (السلب) هذه فيها شحنة كهربائية موجبة ، وتلك فيها شحنة كهربائية سالبة ، وحتى الذرة فيها (البروتون) و (النيترون) وكل منها يشبه الذكر والأنثى وهذا الاكتشاف سبق إليه القرآن العظيم في عديد من الآيات الكريمة استمع إلى هذه الروائع البينات ..

---

(١) سورة الأنعام ، الآية: ١٢٥ . حرجاً: شديد الضيق .

أ - ﴿وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾<sup>(١)</sup>. فالعلوم هنا واضحة (ومِنْ كُلِّ شَيْءٍ) ..

ب - ﴿أَوَ لَمْ يَرَوْا إِلَى الْأَرْضِ كَمْ أَنْتَشَاهُ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ﴾<sup>(٢)</sup> (الإشارة هنا للنبات) .

جـ - ﴿سَبِّحُوا الَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلَّهَا مِمَّا تَنْتَسِطُ الْأَرْضُ. وَمِنْ أَنفُسِهِمْ، وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ﴾<sup>(٣)</sup> ..

فهذه الآية الكريمة عمت الزوجية في النبات والإنسان وفي كل شيء مما نعلمه أو لا نعلمه فسبحان الإله القدير العلم، الذي أحاط علمه بكل الأكونان وأحصى كل شيء عدداً !

#### سادساً: أغشية الجنين :

ثبت علمياً أن الجنين في بطن أمه محاط بثلاثة أغشية، وهذه الأغشية لا تظهر إلا بالتشريح الدقيق، وتظهر بالعين المجردة كأنها غشاء واحد، وهذه الأغشية هي التي تسمى (الغشاء المنباري) و (الخوربون) و (اللفائفي) هذا ما أثبتته الطب الحديث، وقد جاء القرآن الكريم مؤيداً هذه الحقيقة العلمية، وذلك في سورة الزمر في قوله جل وعلا :

﴿يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهاتِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظَلَامَاتٍ ثَلَاثٍ، ذَلِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ﴾<sup>(٤)</sup> ففي هذه الآية معجزة علمية للقرآن، فقد أخبر ان الجنين له ثلاثة أغشية أسماءها (ظلماً) لأن الغشاء حاجز وحجاب يحجز عنه النور والضياء، وهي في العلم الحديث ثلاثة أغشية.

(١) سورة الذاريات، الآية: ٤٩.

(٢) سورة الشراء ، الآية: ٧.

(٣) سورة بيس ، الآية: ٣٦.

(٤) سورة الزمر ، الآية: ٦.

## سابعاً: التلقيح بواسطة الرياح:

أثبت العلم الحديث أن الماء ينقل الأعضاء المذكورة إلى المؤنة في التخييل والتين وغيرها من الأشجار المشمرة فيكون التلقيح بواسطة الرياح<sup>(١)</sup> والماء ، وهذه الناحية العلمية تحدث عنها القرآن الكريم في قوله جل ثناهـ ﴿وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لِوَاقِعَ فَانْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَا فَأْسَقْنَا كُمْهُ وَمَا أَنْتُمْ لَهُ بِخَازِنِينَ﴾<sup>(٢)</sup> وهذا سبق للقرآن في الحقائق العلمية الثابتة مما يدل على صدق النبوة.

## ثامناً: الحيوان المنوي:

اكتشف الطبع الحديث أن هذا السائل من مني الإنسان يحوي حيوانات صغيرة تسمى (الحيوانات المنوية) وهي لا ترى بالعين المجردة ، إنما ترى (المicroscope) وكل حيوان منها له رأس ورقبة وذيل يشبه دودة العلق في شكلها ورسمها ، وأن هذا الحيوان يختلط بالبويضة الأنثوية فيلقحها ، فإذا ما تم اللقاح انتطبق عنق الرحم فلم يدخل شيء من بعده إلى الرحم ، وأماماً بقية الحيوانات فتموت ، وهذه الناحية العلمية وهي أن الحيوان المنوي يشبه العلق في الشكل والرسم فقد أثبتتها القرآن ، استمع إلى قوله جل وعلا : ﴿إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلْقٍ﴾<sup>(٣)</sup> فهذه الآية معجزة بلغة من معجزات القرآن لم يظهر وقت نزولها ولا بعده بمئات السنين إلى أن اكتشف المجهر المكبر (المicroscope) وعرف كيف يتكون الإنسان بقدرة الله .

## تاسعاً: اختلاف بصمات الإنسان:

في القرن الماضي سنة ١٨٨٤ م استعملت في إنكلترا رسمياً طريقة للتعرف على

(١) يقول المستشرق المتر (أجنبدي) الأستاذ في مدرسة (أكسفورد) في القرن الماضي: إن أصحاب الإبل قد عرفوا أن الريح تلقيح الأشجار والثمار قبل أن يعلموا أهل أوروبا بثلاثة عشر قرناً، يشير بذلك إلى أن هذا مما سبق إليه القرآن والفضل ما شهدت به الأعداء.

(٢) سورة الحجر، الآية: ٢٢.

(٣) سورة العلق، الآيات: ١ و ٢

الشخص بواسطة بصمات الأصابع، وأصبحت هذه الطريقة متبعة في جميع البلاد، ذلك لأن بشرة الأصابع مغطاة بخطوط دقيقة وعلى عدة أنواع (أقواس، عراو، دوامات) وهذه الخطوط لا تغير مدى الحياة وجميع أعضاء الجسم تتشابه أحياناً ولكن الأصابع لها مميزات خاصة إذ أنها لا تتشابه ولا تقارب وهنا المعجزة الإلهية، فلماذا اختار الله سبحانه بنان الإنسان في إقامة الدليل على البعث **﴿أَيُخْسِبُ الْإِنْسَانُ أَنْ نَحْمِلَ عِظَامَهُ ﴾**<sup>(١)</sup> **﴿بَلْ قَادِرُونَ عَلَى أَنْ نُسْوِيَ بَنَاهُ﴾**<sup>(٢)</sup>.

## ٧ - الوفاء بالوعد :

ومن وجوه الإعجاز في القرآن الكريم (الوفاء بالوعد) في كل ما أخبر عنه، وفي كل ما وعد الله سبحانه عباده به، وهذا الوعد ينقسم إلى قسمين:

أ - وعد مطلق.

ب - وعد مقيد.

فالوعد المطلق، كوعده بنصر رسوله، وإخراج الذين أخرجوه من وطنهم، ونصر المؤمنين على الكافرين، وقد تحقق ذلك كله إن شئت قوله جلّ وعلا:

**﴿إِنَا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا \* لِيَتَفَعَّلَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقْدِمَ مِنْ ذَنِبِكَ وَمَا تَأْخِرَ﴾**  
 وَيَعْلَمَ يُعْمَلَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا \* وَيَبْصُرَكَ اللَّهُ نَصْرًا هَرِيزًا﴾<sup>(٣)</sup>

وقد تحقق هذا النصر بفتح مكة، ودخول الناس في الإسلام أفواجاً، وبذلك ثبتت النعمة على سيد الأنام محمد ﷺ وأقر الله عينه بنصره على أعدائه **﴿إِذَا جَاءَ نَصْرٌ اللَّهُ وَالْفَتْحُ \* وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْرَاجًا \* فَسَيَغُرُّ بِهِمْ رَبِّكَ وَآسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَابًا﴾**<sup>(٤)</sup>. وصدق الله وعده بنصرته لأنبيائه وأوليائمه **﴿إِنَا لَنَصْرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُولُ الْأَشْهَادُ﴾**<sup>(٥)</sup>

(١) سورة القيمة، الآية: ٣، ٤.

(٢) سورة الفتح، الآيات: ١ - ٣.

(٣) سورة الصور، الآيات: ١ - ٣.

(٤) سورة غافر، الآية: ٥١.

ومن الوعد المطلق قوله جل شأنه: ﴿وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(١)</sup> وقد تحقق نصر المؤمنين في مواطن عديدة (في بدر، وأحد) وغيرها من المعارك العظيمة التي شهدتها تاريخ الإسلام، إقرأ قوله تعالى ﴿وَلَقَدْ نَصَرَ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنْتَ أَذْلَّ فَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾<sup>(٢)</sup> وقوله جل وعلا ﴿وَلَقَدْ صَدَقْتُمُ اللَّهَ وَعْدَهُ إِذْ تَحْسُونُهُمْ يَا ذَلِيقَه﴾<sup>(٣)</sup>. تحسونهم: أي تقتلونهم قتلاً ذريعاً.

ومن الوعد المطلق قوله سبحانه:

**﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفُنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ﴾<sup>(٤)</sup> الآية.** وقد تحقق الوعيد فانتصر المؤمنون حق فتحوا مشارق الأرض ومغاربها، وسارت جيوشهم حتى بلغت أقصى المعمورة، وقد كان (أبو بكر) إذا أرسل جيوشه للغزو عرفهم ما وعدهم الله ليتقوا بالصبر ويستيقنوا بالظفر. ومن الوعد المطلق قوله سبحانه ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الَّذِينَ كَلَّهُ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيداً﴾<sup>(٥)</sup>. أما الوعيد المقيد فهو ما كان فيه شرط، كشرط التقوى، وشرط الصبر، وشرط نصرة دين الله وما شابه ذلك. قال تعالى ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيَبْتَتْ أَفْدَامَكُمْ﴾<sup>(٦)</sup> وقال تعالى ﴿وَمَنْ يَتَقَبَّلِ اللَّهُ بِعْجَلَ لَهُ مُخْرِجٌ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حِيثُ لَا يَتَحَسِّبُ﴾<sup>(٧)</sup> وقال تعالى ﴿وَمَنْ يَتَقَبَّلِ اللَّهُ بِعْجَلَ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا﴾<sup>(٨)</sup> وقد وعد الله المؤمنين بالنصر بشرط الصبر كما قال تعالى ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِضُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ

(١) سورة الروم، الآية: ٤٧.

(٢) سورة آل عمران، الآية: ١٢٣.

(٣) سورة آل عمران، الآية: ١٥٢.

(٤) سورة النور، الآية: ٥٥.

(٥) سورة الفتح، الآية: ٢٨.

(٦) سورة محمد، الآية: ٧.

(٧) سورة الطلاق، الآية: ٢.

(٨) سورة الطلاق، الآية: ٤.

عشرون صابرون يغليوا مائتين ، وإن يكن منكم مائة يغليوا ألفاً من الذين كفروا بآياتهم قوم لا يفقهون )<sup>(١)</sup>.

## ٨ - العلوم والمعارف :

ومن وجوه إعجاز القرآن هذه العلوم والمعارف التي زخر بها القرآن الكريم ، والتي بلغت من نصاعة البرهان وقوة الحجج مبلغاً يستحيل على محمد - وهو رجل أمي نشأ بين الأميين - أن يأتي بها من عند نفسه ، بل يستحيل على أهل الأرض جيئاً من أدباء وعلماء ، وفلاسفة وحكماء ، ومن شرعيين وعباقرة ، أن يأتوا بمثل هذه العلوم والمعارف ، وفي هذا الوجه من وجوه إعجاز القرآن حجة دامجة ، وبرهان ساطع ، يقضم ظهر كلّ أفال معانده ، يزعم أن ما جاء به محمد إن هو إلا (تعاليم الكتب السابقة) استمدّها محمد من بعض أهل الكتاب في عصره ثمّ نسبها إلى ربه ليستمدّ من هذه النسبة قدسيتها «كَبُرَتْ كَلِمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا»<sup>(٢)</sup> . ونحن نقول هؤلاء العمى : كيف يكون القرآن نسخة عن الكتب السابقة ، وقد جاء منكراً على أهلها ، مخالفًا لأكثرها ، بل جاء مبطلاً وهادماً لأصول أفكارها وعقائدها بسبب ما دخل فيها من تحريف وتبدل ! وكيف يمكن أن تتفق عقيدة (التوحيد) مع عقيدة (الثالوث) وبينها كما بين السماء والأرض ؟! لم يسمعوا الحكم القاطع الجازم فيهم بأنّهم كفارة فجرة يبعدون أحبّارهم ورهبانهم من دون الله ؟ «وَقَالَتِ الْيَهُودُ عَزِيزٌ ابْنُ اللَّهِ، وَقَالَتِ النَّصَارَى مُسِيحٌ ابْنُ اللَّهِ، ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ يُضَاهِئُونَ»<sup>(٣)</sup> قول الذين كفروا من قبل ، قاتلهم الله أنتي يؤذنون \* اتخذوا أحبّارَهُمْ ورَهبانَهُمْ أرباباً مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمُسِيحَ ابْنَ مَرِيمَ، وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ»<sup>(٤)</sup> .

(١) سورة الأنفال ، الآية : ٦٥.

(٢) سورة الكهف ، الآية : ٥.

(٣) يضاهئون : أي يشاhevون ويعايلون ، والمضاهاة : المشابهة.

(٤) سورة التوبة ، الآيات : ٣٠ ، ٣١.

جاء القرآن بالعلوم المتنوعة، والمعارف المتعددة، في العقائد، والعبادات والتشريع والتنظيم، وفي الأخلاق والمعاملات، وفي حقول شتى، في التربية، والتعليم، وفي السياسة والاقتصاد، وفي الفلسفة والاجتماع، وكذلك في القصص والأخبار، وفي أصول المعاشرة والجدل. ولا شك أن هذا الوجه من أظهر وجوه الإعجاز، فكيف يستطيع رجل ألمي، لم يقرأ ولم يكتب ولا نشأ في بلد علم وتشريع، ولا في مدينة ذات حضارة ومدنية أن يأتي بمثل ما في القرآن من هذه العلوم والمعارف تحقيقاً وكهلاً، مؤيداً بالحجج والبراهين بعد أن قضى معظم حياته لا يعرف شيئاً عنها، ولم ينطق بقاعدة أو أصل منها، ولا حكم بفرعٍ من فروعها إلا إن يكون ذلك وحياً من الله تعالى ۖ وأحب أن أقتصر هنا على مثلٍ من هذه العلوم المتنوعة العديدة، وهو بحث (العقيدة في القرآن) وأن أقارن بين تعاليم الإسلام، وتعاليم اليهودية والنصرانية على عهد نزوله، ليتبين الصبح الذي عينين، ونظهر ضياء الحق الساطع، ونوره الباهر وكما قيل:

(وبصدّها تميّز الأشياء).

#### العقيدة الإسلامية:

جاء القرآن بعقيدة سمححة صافية، بيضاء نقية، في ذات الله تبارك وتعالى، وفي حق رسله الكرام، فالله رب العالمين واحد أحد، فرد صمد، ليس له والد ولا ولد، له جميع صفات الكمال، ومنزه عن جميع صفات النقص: (لا ذاته تشبهها الذوات: ولا حكت صفاتَه الصفات) ﴿لَنْ يُنْسَى كُمْثِلِه شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾<sup>(١)</sup> وهو جلَّ وعلا قيوم، لا تأخذُه سِنَةٌ ولا نومٌ، ولا يشغلُه شأنٌ عن شأنٍ ﴿لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما وَمَا تَحْتَ الشَّرَابِ﴾<sup>(٢)</sup> .. هو الخالق المفرد بالخلقان والإيجاد، وبيده ناصية العباد، يضل من يشاء ويهدي من يشاء، وهو على كُلِّ شيء قادر، الكل خلقه والجميع عبده ﴿إِنَّ كُلَّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَيْنَاهُ رَحْنَنِ عَنْدَنَا﴾<sup>(٣)</sup> إقرأ إن شئت هذه الآيات الرائعة في صفات الله عز وجل:

(١) سورة الشورى، الآية: ١١.

(٢) سورة طه، الآية: ٦.

(٣) سورة مرثيا، الآية: ٩٣.

١ - ﴿إِنَّ إِلَكُمْ لَوَاحِدٌ \* رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ  
الْمَشَارِقِ﴾<sup>(١)</sup>.

٢ - ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمَهُ﴾<sup>(٢)</sup>.

٣ - ﴿قُلْ أَدْعُوكُمْ أَوْ أَدْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَّاً مَا تَدْعُونَ فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْخَيْرَى، وَلَا  
تَجِئُ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا وَأَبْتَغِي بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا \* وَقُلْ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ  
يَتَخَذْ وَلَدًا وَمَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَمَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الذُّلُّ وَكَبْرَةٌ  
تَكْبِيرًا﴾<sup>(٣)</sup>.

٤ - ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ، وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ \* إِنْ يَشَا<sup>\*</sup>  
يَذْهِي كُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيدٍ \* وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ﴾<sup>(٤)</sup>.

#### العقيدة اليهودية :

وضل اليهود بعد موسى فبعدوا بعلاً، وزعموا أن الله ابنها هو العزيز وشبهوا الله  
بالإنسان فزعموا أنه تعب من خلق السموات والأرض فاستراح يوم السبت واستلقى  
على قفاه، وركبوا رؤوسهم فقالوا إنه - جل وعلا - ظهر في صورة إنسان وصارع  
إسرائيل فلم يستطع أن يغلبه ولم يتخلص منه الرب حتى باركه وذرته فأطلقه عند ذلك  
يعقوب، وأدعوا أنهم الشعب المختار من بين الشعوب، وأنهم أبناء الله وأحباؤه، وأن  
الدار الآخرة خالصة لهم من دون الناس، وإن النار لن تمسهم إلا أيامًا معدودة، هي  
مدة عبادتهم العجل أربعين يوماً، كما افتروا على السيد المسيح (عيسى) فزعموا أنه  
ابن زنى، وأن أمه زانية، وأنهم صلبوه ليظهرروا بني إسرائيل من هذه الجريمة الشنيعة،  
كل هذا وأمثاله كثير من اباطيل وأضاليل اليهود، جاء القرآن هادماً لها، وجرياً

(١) سورة الصافات، الآية: ٤، ٥.

(٢) سورة طه، الآية: ٩٨.

(٣) سورة الإسراء، الآيات: ١١٠، ١١١.

(٤) سورة فاطر، الآيات: ١٥ - ١٧.

عليها ، فكيف يزعمون أن القرآن نسخة عن التوراة؟

### العقيدة النصرانية:

وضل النصارى فزعموا ان الله ولدأ ، وذهبوا الى عقيدة معقدة من الایمان بالثالث (الأب ، والابن ، وروح القدس) وسموها بالأقانيم ، فعيسيٌ هو (الاقنوم) الثاني من الثالوث الإلهي الذي هو عين الأول والثالث ، وكل منها عين الآخر ، الثلاثة واحد ، والواحد ثلاثة ، وخلعوا على رجال كهنوتهم ما هو حق الله وحده من التشريع والتحليل والتحريم ، وزعموا أن (ابن الإله) صلب ليخلص الإنسان من خططيته ويظهره من أوزاره ، والأعجب من هذا أن كثيرين منهم يعتقدون بأن (عيسي ابن مریم) هو الله نزل الى الأرض بصورة بشر ، إلى غير ذلك من الأباطيل والمخازي التي نسبوها إلى الله تعالى ﴿تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُونَ عَلُوًّا كَبِيرًا﴾<sup>(١)</sup>.

فانظر مدى البون الشاسع بين الحق الذي جاء به القرآن ، وبين الباطل الذي جاء به هؤلاء ، وهؤلاء على أن القرآن الكريم لم يكتف بسرد هذه الأباطيل والإخبار بها عن تحريف أهل الكتاب ، بل رد على أولئك ببراهينه الساطعة ، وأدلتنه القاطعة ، استمع إليه وهو يقول عن أهل الكتاب (النصارى) ﴿بِاَهْلِ الْكِتَابِ لَا تَغْلُبُوا فِي دِينِكُمْ، وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا حَقًّا، إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرِيمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَقَاهَا إِلَى مَرِيمَ وَرُوحُهُ مِنْهُ، فَآمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَا تَقُولُوا ثَلَاثَةَ، انتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ، إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ، سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ، لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا★ لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْمَلَائِكَةُ الْمُقْرَبُونَ، وَمَنْ يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَخْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا﴾<sup>(٢)</sup>.

واستمع اليه وهو يتكلم عن أهل الكتاب (اليهود) فيقول :

(١) سورة الإسراء ، الآية : ٤٣ .

(٢) سورة النساء ، الآيات : ١٧١ ، ١٧٢ .

«فَيَا نَفِّضُهُمْ مِنْ أَقْبَلِهِمْ، وَكُفَّرُهُمْ بِآيَاتِ اللَّهِ، وَقَتَلُهُمُ الْأَنْبِيَاءُ بِغَيْرِ حَقٍّ، وَقَوْلُهُمْ قُلُوبُنَا غُلَفٌ، بَلْ طَبِيعَةُ اللَّهِ عَلَيْهَا يُكَفَّرُهُمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا» \*  
 وَيُكَفَّرُهُمْ وَقَوْلُهُمْ عَلَى مَرِيمَ بِهَنْتَانًا عَظِيمًا \* وَقَوْلُهُمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْمَلَ رَسُولَ اللَّهِ، وَمَا قَتَلْنَاهُ وَمَا صَلَبْنَاهُ وَلَكُنْ شَبَّهُ لَهُمْ، وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ، مَا لَهُمْ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا أَتَابَعُ الظَّنَّ، وَمَا قَتَلْنَاهُ يَقِينًا \* بَلْ رَفِعَةُ اللَّهِ إِلَيْهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا»<sup>(١)</sup>. ولقد صرَحَ القرآن بالتحريف الذي وقع عند أهل الكتاب في (التوراة والإنجيل) وبينَ أنَّ مِهمَةَ الرَّسُولِ إِنَّما هي في تَصْحِيفِ ما ارتكبه أهل الكتاب من الكذب والبهتان، وفي كشف ما أخْفَوهُ من آيات الله في التوراة والإنجيل «لَا أَهْلُ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مَا كُنْتُمْ تُخْفِونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ. قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ \* يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مِنْ أَتَيَعَ رِضْوَانَهُ سُبُّالِ السَّلَامِ، وَيَخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ»<sup>(٢)</sup>. فَهَلْ بَعْدَ هَذَا البرهان من حجة أوضح على صدق سيد المرسلين ويرحم الله (البوصيري) حيث يقول:

(كفاك بالعلم في الأصفي معجزة في الجاهلية والتأديب في اليم)  
 ٩ - وفاؤه بجاجات البشر :

وهذا الوجه من وجوه الإعجاز ظاهر جلي، يدركه كل متأنل في شريعة الإسلام، فقد جاء القرآن الكريم بهدایات تامة كاملة، شاملة واسعة، تفي بجاجات البشر في كل زمان ومكان ويتجلّ ذلك اذا استعرضت المقاصد النبيلة التي رمى إليها القرآن في هدایته وارشاده وهي بيايجاز : ١ - اصلاح الافراد ٢ - اصلاح المجتمعات ٣ - اصلاح العقائد ٤ - اصلاح العبادات ٥ - اصلاح الاخلاق ٦ - اصلاح الحكم والسياسة ٧ - اصلاح الشؤون المالية ٨ - اصلاح الشؤون الحربية ٩ - اصلاح

(١) سورة النساء ، الآيات : ١٥٥ - ١٥٨ .

(٢) سورة المائدة ، الآية : ١٥ - ١٦ .

الثقافة العلمية ١٠ - تحرير العقول والأفكار من الخرافات. ولقد احسن من قال:

شريعة الله للإنسان تبيان وكل شيء سوى القرآن خسران<sup>(١)</sup>

## ١٠ - تأثير القرآن في القلوب:

ومن وجوه إعجاز القرآن ذلك التأثير البالغ الذي أحدثه في قلوب أتباعه وأعدائه، حتى لقد بلغ من شدة التأثير ان المشركين أنفسهم كانوا يخرجون في جنح الليل يستمعون إلى تلاوة القرآن من المسلمين، وحتى تواصوا فيها بينهم الا يستمعوا إلى القرآن، وان يرفعوا أصواتهم بالضجيج حينما يتلوه محمد لثلا يؤمن به الناس **﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْفُرُّوا فِيهِ لَعْلَكُمْ تَغْلِبُونَ﴾**<sup>(٢)</sup>.

ولقد بلغ من تأثير القرآن في القلوب ان يفيء إلى ظلاله أشد الناس عداوة له، وأعظمهم عناداً، فيسلم كثير من هؤلاء الزعماء ، وعلى رأسهم (عمر بن الخطاب) و (سعد بن معاذ) و (أبي سعيد الخدري) وغيرهم من القادة والرؤساء ، هذا هو عمر بن الخطاب الذي يبلغ من شدة قسوته على المسلمين أن يقول فيه احمد بن علي (والله لن يسلم حتى يسلم حار الخطاب) والذي يبلغ من شدة عدائة ان يتقلد سيفه بالظهرة ثم يخرج ليقتلش عن محمد ﷺ ليقتله ثم لا يأتي المساء إلا وقد رجع معتقداً للإسلام بسبب بضع آيات سمعها في بيت اخته من (سعيد بن زيد) والقصة مشهورة وتأمل كيف أسلم (سعد بن معاذ) سيد قبيلة (الخزرج) هو وابن أخيه (أبي سعيد الخدري). تروي كتب السيرة ان رسول الله ﷺ حين كان في مكة جاءه وفد المدينة الذين بايعوه بيعة العقبة فأرسل معهم مبعوثين جليلين يعلمانهم الإسلام والقرآن وهما (مصعب بن عمير) و (عبد الله بن أم مكتوم) ، فلما وصلا المدينة أخذوا يعلمان الناس القرآن ، فبلغ ذلك (سعد بن معاذ) سيد القبيلة فقال لابن أخيه (أبي سعيد الخدري) ألا تذهب إلى هذين الرجلين ، اللذين جاءا يسفهان ضعفاءنا فتنهياهما وتزجرها عن هذا الضياع؟ فسار إليهما

(١) من قصيدة للأستاذ وليد الاعظمي.

(٢) سورة فصلت ، الآية: ٢٦ .

(أسيد) فلما انتهى إليها قال لها: ما جاء بكما جئتني تسفهان ضعفاءنا؟ ثم توعد لها وهذدهم فقال: اعتزلا إن كانت لكم في أنفسكم حاجة؟ فقال له (مصعب) رضي الله عنه: أوَّ تجلس فتسمع؟ فإن رضيت أمراً قبلته وإن كرهته كفينا عنك ما تكره، فجلس أسيد وجعل مصعب يقرأ وهو يسمع، فما انتهى من مجلسه حتى أسلم، ثم كرّ راجعاً إلى سعد فقال له، والله ما رأيت بالرجلين بأساً، وأخفى أمامه إسلامه، فغضب (سعـ) وقام بنفسه ثائراً مهتاجاً، فقال لها: ما جاء بكما جئتني تسفهان ضعفاءنا؟ اعتزلانا، فقال له مصعب: أوَّ تجلس فتسمع فإن رضيت أمراً قبلته منا وإن كرهته كفينا عنك ما تكره، فقال أنصفتها، فجعل مصعب يتلو القرآن عليه وسعد يستمع، يقول (مصعب): والله لقد كان وجه سعد يشرق بالإيمان وهو يستمع القرآن فما انتهى مصعب من القراءة حتى أعلن سيد الأوس إيمانه، ثم كرّ راجعاً فجمع قبيلته وقال لهم: كيف تعدونني فيكم؟ قالوا: سيدنا وابن سيدنا، فقال لهم سعد: كلام رجالكم ونسائكم على حرام حتى تسلموا بمحمد، فدخلوا جميعاً في الإسلام.. رضي الله عن سعد وأرضاه !!

هكذا كان تأثير القرآن في قلوب الأولياء والأعداء، ولا تننس قصة (الوليد بن المغيرة) و(عتبة بن ربيعة) وغيرها من تأثروا بالقرآن، ولو لا حبّ الزعامة، ولو لا حبّ الجاه والسلطان لدخلوا جميعاً في دين الله، ولكن المداية بيد الله ﴿يُضلَّ مَن يشاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ﴾<sup>(١)</sup> ﴿وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ﴾<sup>(٢)</sup>.

ذكر صاحب تفسير المنار أن فيلسوفاً من فلاسفة فرنسا ألف كتاباً رد فيه ما زعمه دعاة النصرانية من أن مَحْمَداً ﷺ لم يأت بمثل آيات (موسىٌ وعيسىٌ) عليهما السلام، ولم يكن له من الآيات الخوارق ما كان لمن قبله فقال ذلك الفيلسوف: إنَّ مَحْمَداً كان يقرأ القرآن خاشعاً مولهاً مدحهاً، صادعاً ومتضرعاً فيفعل في جذب القلوب إلى الإيمان به فوق ما كانت تفعله بجمِّ آيات الأنبياء السابعين، انظر تفسير المنار.

(١) سورة النحل، الآية: ٩٣

(٢) سورة النحل، الآية: ١٢٥

وذكر الرافعي ، كلمة قيمة في كتابه (إعجاز القرآن) هذه الكلمة نقلها عن الامير شكيب ارسلان : «أن (لوثير) و (كلفين) المصلحين المعروفين في التاريخ المسيحي ، ذكرها مرة امام (فولتير) فيلسوف فرنسا فقال : إنها لا يليقان حذاءين لمعال محمد عليه السلام .»

## ١١ - سلامته من التناقض :

وأخيراً فإن من وجوه الإعجاز في القرآن الكريم سلامته من التناقض والتعارض خلافاً لجميع كلام البشر وصدق الله حيث يقول ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافاً كَثِيرَاً﴾<sup>(١)</sup> . هذه بعض وجوه الإعجاز في القرآن وهناك وجوه أخرى ضربنا عنها صفحات خشية التطويل ، ولا يزال الزمن يكشف عن أسرار إعجاز القرآن ، فكلما تقدم الزمن تجلبت نواحٍ من نواحي إعجازه ، وقام البرهان القاطع أنه تنزيل الحكم الحميد ، ومع ذلك فإن هذه الأسرار التي ذكرها العلماء إن هي إلا قطرة من بحر علوم القرآن ، ومهمها اتساع القول وعظم البيان ، فإن كلام الله تعالى لا يحيط به أحد ، كما لا يحيط أحد بعظمة ذاته ، وجليل صفاته !!

## دفع شبهة القول بالصرفة :

وإذ قد انتهينا من وجوه إعجاز القرآن الكريم نرى لزاماً علينا أن ندفع تلك الشبهة التي ذهب إليها بعض المعتزلة وبعض الشيعة وهي (شبهة القول بالصرفة) وخلاصتها : أن الله عزَّ وجلَّ صرف العرب عن معارضته على حين أنه لم يتتجاوز في بلاغته المستوى الذي يعجز عنه البشر ، ولو لا أن الله صرف همهم عن معارضته لاستطاعوا أن يأتوا بمثله .. الخ . فأنت ترى أصحاب هذا القول يذهبون إلى أن القرآن ليس معجزاً وإنما كان إعجازه بسبب أمرين :

الاول : الصارف الإلهي الذي زهدهم في المعاشرة ، فكسروا وقعدوا .

الثاني : العارض المفاجيء الذي عطل مواهبيم البينانية وقدرتهم البلاغية .

(١) سورة النساء ، الآية : ٨٢ .

وهذا القول - بشقيه - باطل، لا بثبات أمام البحث، ولا يتفق مع الواقع وذلك  
لعدة أسباب:

**أولاً:** لو كان هذا القول صحيحاً لكان الإعجاز في (الصرف) لا في القرآن نفسه  
وهذا باطل بالإجماع.

**ثانياً:** لو صحت القول بالصرف لكان ذلك (تعجيزاً) لا (إعجازاً) لأنه حينئذ  
يشبه ما لو قطعنا لسان إنسان ثم كلفناه بعد ذلك بالكلام، فهذا ليس من باب العجز  
وإنما هو من باب التعجيز.

(اللقاء في اليم مكتوفاً وقال له إياك إياك أن تبتلى بالماء)

**ثالثاً:** لو كان هناك صارف زهدتهم في المعارضة من (كسلٍ أو ملل) لما وقفوا  
في وجه نبي الإسلام، ولما آذوه وأصحابه، ولما عذبوا المسلمين وشردتهم، ولما قاطعوا  
الرسول وعشيرته وحاصرتهم في الشعب حتى أكلوا ورق الشجر، ولما فاوضوه  
وساوموه على أن يترك الدعوة ثم اضطروه إلى الهجرة هو وأصحابه الكرام، إلى غير ما  
هناك من دوافع وبواطن جعلتهم يسلكون كل سبيل للقضاء على الإسلام.

**رابعاً:** لو كان هناك عارض مفاجيء عطل مواهبيم البينية لأعلنوا ذلك في  
الناس، ليتمسوا العذر لأنفسهم، وبالتالي ليقللوا من شأن القرآن، ولكنوا بعد نزول  
القرآن أقل فصاحة وبلاهة منهم قبل نزوله، وهذا باطل واضح البطلان.

**خامساً:** لو كان هذا العارض المفاجيء صحيحاً لأمكننا نحن الآن، وأمكن  
المشغلين بالأدب العربي في كل عصر أن يعارضوا القرآن، وأن يتبيّنوا الكذب في  
دعوى إعجازه. وكل هذه الأشياء باطلة فهل يرضى عاقل لنفسه أن يقول بعد ذلك  
كله: إن العرب كانوا مصروفين عن معارضة القرآن ونبي القرآن، وأنهم كانوا مخلدين  
إلى العجز والكسل زاهدين في التزول لذلك الميدان!<sup>١٩</sup> وهل يصح لإنسان يحترم نفسه  
وعقله أن يصدق بمثل هذا الافتراء القول بتعطيل المواهب والحواس) بعد أن يستمع  
إلى شهادة الله الأعداء من صناديد قريش وهو (الوليد بن المغيرة) حين قال كلمته  
المشهرة.. (والله لقد سمعت آنفاً كلاماً ليس من الكلام بشر ليس بشعر ولا نثر ولا

كهانة، والله إن له حلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإن أعلاه لثمر، وإن اسفله لمدق، وإنه ليعلو وما يعل) والفضل ما شهدت به الأعداء.

وأختم هذه الكلمة بما ذكره العلامة القرطبي في تفسيره (الجامع لأحكام القرآن) حيث قال: (فهذه عشرة وجوه ذكرها علماً زنا رحمة الله في إعجاز القرآن)، وهناك قول آخر ذكره النظام: أن وجه الإعجاز هو المنع من معارضته، والصرف عن التحدي بمثله، وإن المنع والصرف هو المعجزة دون ذات القرآن، وذلك أن الله تعالى صرف همهم عن معارضته مع تحديهم بأن يأتوا بسورة من مثله، وهذا فاسد، لأن إجماع الأمة أن القرآن هو المعجز، ولو قلنا إن المنع والصرف هو المعجز خرج القرآن أن يكون معجزاً<sup>(١)</sup> .. انتهى .. والصحيح أن الإثبات بمثل القرآن لم يكن قط في قدرة أحد من المخلوقين، ويظهر لك قصور البشر في عجزهم عن الإثبات بمثل سورة من أنصر سور القرآن مع التحدي اللاذع.

### هل حاول أحد معارضة القرآن؟

أجمع رواة التاريخ والأثار، على أن أساطين البلوغاء، وفحول الشعراء من مشركي العرب لم تحدثهم أنفسهم بمعارضة القرآن، ولم ينقل عن أحد منهم أنه حاول أن يأتي بمعارضة للقرآن، مع شدة حرصهم على صد الناس عن الإسلام، والتکذیب برسالة محمد عليه الصلاة والسلام.. ولكن نقل عن بعض السفهاء الحمقى، إنهم حاولوا معارضته القرآن، فكان ما أتوا به لا يخرج عن أن يكون محاولات مضحكة، أخجلتهم أئم الـبشر، وجعلتهم أضحوكة لدى العقلاة، فإباءوا بفضب من الله وسخط من الناس، وكان مصرعهم هذا كسباً جديداً للحق، وبرهاناً ناصعاً على أن القرآن كلام الله الذي لا يستطيع معارضته إنسان فمن أولئك:

أ - (مسيلمة الكذاب) الذي أدعى النبوة، وزعم انه شريك لرسول الله في شأن النبوة وقد كتب إليه في السنة العاشرة للهجرة يقول: (اما بعد ، فإني قد شوركت في

(١) انظر تفسير القرطبي: ج ١ ص ٧٥.

الأرض معك ، وإنما لنا نصف الأرض ، ولقرיש نصفها ، لكن قريشاً قوم  
يعتدون .. !)

وقد زعم (ميسيلمة) أن له قرآنًا نزل عليه من السماء ، ويأتيه به ملك يسمى  
(رحمن) ، وها نحن ننقل طائفه من أقواله وهذيانه ، ليظهر كذب هذا الأحق الدجال ،  
ويتبَّعَ أمره ، فكفاه ذلك الوصف أنه كذاب.

### قال أخزاء الله معارضًا سورة العاديات :

(والطاحنات طحناً ، والعاجنات عجناً ، والخابزات خبزاً ، والشاردات ثرداً .  
واللائمات لقماً ، إهالة وسمناً .. لقد فضلت على أهل الوبير ، وما سبقكم أهل المدر ..  
ريفكم فامتعوه ، والمقرر فاؤوه ! والباغي فناوئوه). وقال : (والشاء وألوانها ، وأعجبها  
السود وألبانها ، والشاة السوداء ، واللبن الأبيض ، إنه لعجب مغض ، وقد حرم المدق فها  
لكم لا ترجعون).

ومن قرآن المفترى : (الفيل ما الفيل ، وما ادرك ما الفيل ، له ذنب وبيل ،  
وخرطوم طويل ...) الخ. قوله (يا ضفدع بنت ضفدعين ، نقى ما تنقين ، نصفك في  
الماء ونصفك في الطين ، لا الماء تقدرین ، ولا الشارب تمنعین).

وقد زعم انه عارض سورة الكوثر فخرج إلى الناس بهذا المذيان :

(إن أعطيناكم الجماهر ، فصل لربك وجاهر ، إن شائقك هو الكافر).

وكل كلامه على هذا النمط واه سخيف لا ينهض ولا يتهاشك ، وأنت خبيث بأن مثل  
ذلك الإسفاف ليس من المعارضة في قليل ولا كثير ، يقول (الرافعي) رحمه الله : إن  
ميسيلمة لم يرد أن يعرض للقرآن من ناحية (الصناعة البيانية) وإنما اراد أن يأخذ سبيله  
إلى استهواه قومه من ناحية أخرى ظنها أهون عليه وأقرب تأثيراً في نفوسهم ، وذلك  
أنه رأى العرب تعظم الكهان في الجاهلية ، وكانت عامة أساليب الكهان من هذا  
السجع القلق ، الذي يزعمون أنه من كلام الجن كقوطم : (يا جليح ، امر نجيج ، رجل  
فصيح ، يقول لا إلا الله) يجعل يسجع ليوهم أنه يوحى إليه ، على أنه لم يفلح في  
هذه الحيلة إذ كان أشباعه يعرفونه بالكذب والمحاجة ، ويقولون : إنه لم يكن في تعاطيه

الكهانة حاذقاً، ولا في دعوى النبوة صادقاً، وإنما كان أتباعهم إياه على حد قول قائلهم: كذاب ربيعة أحبينا من صادق مصر..).

ب - ومنهم (الأسود العنسي) ادعى النبوة في اليمن، وكان يزعم ان الوحي ينزل عليه فيخض رأسه الى الأرض ثم يرفعه فيقول: قال لي كذا وكذا - يعني شيطانه - الذي يوحى اليه، وكان جباراً ولكنه كان فصيحاً معروفاً بالكهانة والسجع والخطابة والشعر والنسب، ولم يذكر أنه حاول المعارضة للقرآن وإنما اكتفى بدعوى النبوة وبنزول الوحي عليه ﴿وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَيْ أُولَائِنَّمٍ﴾<sup>(١)</sup>.

ج - ومنهم (طلحة بن خويلد الأسدى) ادعى النبوة، وكان يزعم ان (ذا النون) يأتيه بالوحي ولكنه لم يدع لنفسه قرآناً لأن قومه كانوا من الفصحاء، ولكنهم تابعواه عصبية وطلبوا للجاه والشهرة، وقد ذكر صاحب (معجم البلدان) أن له كلاماً كان يزعم أنه نزل عليه بالوحي ولم يظفر من كلامه إلا على هذه المقالة (إن الله لا يصنع بغير وجهكم، وطبع أدباركم شيئاً، فاذكروا الله قياماً، فإن الرغوة فوق الصريح) يريد لا ترکموا ولا تسجدوا واكتفوا بالصلاحة قياماً وبذكر الله في حالة القيام، وقد أرسل له أبو بكر جيشاً بقيادة خالد بن الوليد فلما التقى الجمعان، قتل عدد كبير من أتباعه، وتزمل هو بكساء يتضرر الوحي، فقال له (عيينة) هل أنت بعد؟ فقال وهو من تحت الكساء، لا والله ما جاء بعد، فقال له عيينة: لقد تركت أحوج ما كنت إليه، ثم قال: يا بني فزاره هذا كذاب ما بورك لنا وله فيها يطلب، ثم اتهزم طلحة ولحق بنواحي الشام، ويقال أنه أسلم بعد ذلك وكان له في القادسية بلاء حسن.

د - ومنهم (النصر بن الحارث) وهو من صناديق قريش، ورؤساء الكفر والمضلالة، وهو لم يدع النبوة ولا الوحي ولكنه زعم أنه يعارض القرآن، فلفق أخباراً من حوادث الفرس وملوك العجم، وكان يجلس إلى قريش فيحدثهم بهذه الأساطير ثم يقول لهم: هذا خير مما أنزل على محمد.

---

(١) سورة الأنعام، الآية: ١٢١.

هـ - ويروى أن (أبا العلاء المعري) و (المنبي) و (ابن المقفع) حاولوا معارضة القرآن ولكنهم ما كادوا يبدؤون هذه المحاولة حتى خجلوا واستحیوا فكسروا الأقلام ومزقوا الصحف، وقد ذكرنا فيما مضى محاولة (ابن المقفع) وأنه بعد أن عزم على المعارضة وبدأ بها فعلاً، سمع صبياً يقرأ قوله تعالى: ﴿وَقَيْلَ بِإِيمَانِ أَرْضِكُمْ إِيمَانٌ مَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ وَقَيْلَ بِإِيمَانِ أَرْضِكُمْ إِيمَانٌ مَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ<sup>(١)</sup> أبلغـي مَاهِكَ وَيَا سَمَاءَ أَقْلَعْتَـي، وَغَيْبَـيْضَـيَّ الْمَاءَ، وَقُفْـيَّ الْأَمْرَـي وَاسْتَوَتْـيَّ عَلَى الْجُنُودِـي، وَقَيْلَ بَعْدَـا لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ<sup>(٢)</sup> فترق ما جع واستحیا من إظهاره أمام الناس بعد أن قال قوله المشهورة: هذا والله ما يستطيع البشر أن يأتوا بمثله. وهذه القصة عن (ابن المقفع) يذكرها (الرافعي) عليه رحمة الله ثم يعقب عليها بقوله:

«إن ابن المقفع من أبصر الناس باستحالة المعارضة، لا شيء من الأشياء إلا أنه من أبلغ الناس وإذا قيل لك: إن فلاناً يزعم إمكان المعارضة ويحتاج لذلك وينازع فيه، فاعلم أن فلاناً في الصناعة أحد رجلين اثنين: إما جاهل يصدق في نفسه، وإما عالم يكذب على الناس، ولن يكون ثالث ثلاثة»<sup>(٣)</sup> فالرافعي ينكر صحة هذه الرواية عن (ابن المقفع) كما ينكرها على (المعري) فكلامـها في نظرـه باطل وافتـراء عليهمـ.

وـ - وتحديثـنا الأيامـ القرـيبة أن زـعـماءـ (الـبهـائـيةـ والـقادـيـانـيـةـ) وضعـعوا كـتابـاً يـزـعمـونـ أنـهـمـ يـعارضـونـ بـهـاـ القرـآنـ نـمـ خـافـواـ أوـ خـجلـواـ أنـ يـظـهـرـوـهـاـ أـمـامـ النـاسـ، فـأـخـفوـهـاـ عـلـىـ أـمـلـ أنـ يـأـتـيـ الـوقـتـ الـمـنـاسـبـ فـيـخـرـجـوـهـاـ بـعـدـ أنـ يـكـثـرـ الـجـهـلـ دـيـطـيـشـ الـعـقـلـ.

### شبهات حول إعجاز القرآن والرد عليها:

**الشبهة الأولى:** يقول أعداء الإسلام في معرض الطعن في القرآن، وفي نهي القرآن: إنـ مـحـمـداـ عليـهـ الـسـلـامـ قد تلقـىـ هذاـ القرآنـ منـ (بـحـراـ الـراـهـبـ) وـنـسـبـهـ إـلـىـ اللهـ عـزـ وـجـلـ ليـوـهـمـ الـبـشـرـ قدـسـيـتهـ. والـجـوابـ: أنـ هـذـهـ فـرـيـةـ مـاـ فـيـهـ مـرـبـيـةـ، وـهـؤـلـاءـ الـخـبـثـاءـ مـنـ الـصـلـيـبيـيـنـ وـأـعـوـانـهـمـ مـنـ الـمـلاـحـدـةـ، إـنـاـ يـرـجـونـ مـثـلـ هـذـهـ الـأـبـاطـيلـ لـيـشـوـشـواـ عـلـىـ

(١) سورة هود، الآية: ٤٤.

(٢) انظر اعجاز القرآن للرافعي

المتفقين من أبناء المسلمين دينهم ويفسدوها عليهم عقائدهم بأمثال هذه الشبهات الافتراضات، وهذه الشبهة باطلة لعدة أمور :

أولاً : ان الرسول لم يثبت عنه أنه سافر إلى الشام إلا مرتين : مرة في صغره مع عمه (أبي طالب) ومرة في شبابه مع (مسيرة) غلام السيدة خديجة، ولم يحدثنا التاريخ إنه سمع من (بحيرا) أو تلقى عنه درساً واحداً، وإنما غاية الأمر أن (بحيرا الراهب) رأى سحابة تظلل الرسول، فحدثت عمه بأنَّ هذا الغلام سيكون له شأن، ثم طلب منه أن يبعده إلى مكة خوفاً عليه من اليهود، ثم هل يعقل والرسول في سن الصغر أن يتلقى هذه العلوم والمعارف؟ أو يأتي بمثل هذا القرآن المعجز وهو لم يتجاوز بعد سن العاشرة؟ وفي المرة الثانية كان غرضه التجارة ولم يثبت أنه التقى بأحدٍ من الرهبان في هذه السفرة، فمن أين لهم هذا البهتان والافتراض؟ !.

ثانياً : من المستحيل عقلاً على أي إنسان أن يصبح في هذه المرتبة (أستاذ العالم) مجرد مصادفة لراهب من الرهبان مرتين مع أنه كان في الأولى صغيراً وفي الثانية تاجراً، وأن يأتي بهذا الكتاب المعجز وهو أميًّا لمجرد التقائه بأحد الرهبان مرة أو مرتين.

ثالثاً : لو كان هذا الراهب المسمى (بحيرا) هو مصدر هذا القرآن، لكان هو الأخرى بالنبوة والرسالة، أو كانت عبقريته تفوق عباقرة الدنيا، لأنَّ أني بكلام أعجز فيه الأولين والآخرين.

رابعاً : نقول إن المشركين من كفار قريش كانوا أعلم وأسلم تفكيراً من هؤلاء المجانين لأنهم - مع شدة حرصهم على تكذيب الرسول وتبهيتة - لم يقبلوا على أنفسهم مثل هذا الكذب الرخيص ، ولم يفكروا أن يقولوا إنه تعلم من (بحيرا الراهب) لمجرد الالتقاء به مرتين لأن العقل لا يستسيغ ذلك.

الشبهة الثانية : يقولون هذا القرآن من تعلم (جبر الرومي) تعلم منه الرسول في مكة .. الخ. والجواب أن هذه الشبهة قد تولى الله عزَّ وجلَّ الردَّ عليها بأبلغ حجة

وأنصع بيان ف قال عز من قائل : **﴿ وَلَقَدْ تَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يَعْلَمُهُ بَشَرٌ ، لِسَانُ يَلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ ، وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُّبِينٌ ﴾**<sup>(١)</sup> . فهذا الرجل الذين ينسبون إليه تعلم محمد عليه السلام هو رومي أعمى لا يعرف اللسان العربي فكيف يعلم القرآن ؟ وقد كان (جبر) هذا حدداً يمتهن الحداده، وقد أسلم، فكان النبي عليه السلام كثيراً ما يمر عليه فيجلس عنده، فقال المشركون: واعلم ما يعلم محمدأً هذا القرآن إلا جبر الرومي، وكان سيده يضربه ويقول له: أنت تعلم محمدأً، فيقول: لا والله، بل هو يعلمني ويهديني .. ومن الغريب أن هذه التهمة قد لاقت استحساناً عند بعض الأفراد مع أنها في منتهى الغرابة والهزل، إذ كيف يكون الأستاذ عبداً حداداً أعمى، لا يفقه شيئاً من اللغة العربية ثم يعلم الرسول لغة الضاد !! وهل من المعقول أن يكون هذا الرومي الأعمى مصدراً لهذا القرآن الذي هو أبلغ نصوص العربية، بل هو معجزة المعجزات ومفخرة العرب ولغة العربية !! ولهذا كان رد القرآن مفحماً وقطعاً **﴿ لِسَانُ الَّذِينَ يَلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ ، وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُّبِينٌ ﴾** .

**الشبهة الثالثة:** إن محمدأً عبقرية فذة، وهذه العبرية الخارقة، لماذا لا يمكن أن تكون هي منبع هذه الأخبار ، وأن يكون هذا القرآن من تأليف محمد وترتيبه لأنه ذو شخصية رائعة !؟ .

والجواب: إن هذا الكلام إنما يصدر عن جاهل لا يعرف شيئاً عن حياة النبي عليه السلام ولا عن تاريخ عشيرته وقومه ، فللرسول عليه السلام عاش أربعين سنة بين قومه وهو يشار إليه بالبيان ، في صدقه وأمانته ونبهه وفضله ، حتى كان المشركون يلقبونه بـ (الصادق الأمين) فهل يعقل بعد هذه الحياة الشريفة الطاهرة ، أن يأتي بأعظم بهتان فيزعم أن هذا القرآن من عند الله ، وأنه رسول الله !؟ وبداية الإنسان تدل على نهايته فكيف يتفق هذا مع تاريخ الرسول الشريف الظاهر ، وحياته الفاضلة العطرة ، وحين سأله (هرقل) ملك الروم أبا سفيان عن رسول الله. هل كنتم تتهمنه بالكذب قبل أن يقول ما قال ؟ أجابه أبو سفيان بقوله: لا ، بل هو عندنا الصادق الأمين ، فقال له

(١) سورة النحل ، الآية: ١٠٣ .

هرقل : لم يكن ليدع الكذب على الناس ويكتتب على الله . ومن ناحية ثانية فقد ثبت في التاريخ ثبوتاً قاطعاً أن مهداً عليه السلام كان أميناً لا يعرف القراءة والكتابة ، وقد أكد هذا القرآن بقوله عز من قائل **﴿وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا تَخْطُطْ بِيَمْبِينَ إِذَا لَأْرَتَابَ الْمُبْطَلُونَ﴾**<sup>(١)</sup> فمن أين لرسول الله معرفة أخبار الأولين من الأنبياء والمرسلين ؟ ومن أين له معرفة دقائق التاريخ وأحوال الأمم العابرة وأنباء من سبق من البشر على وجه الدقة والتفصيل ، وهو بعد لم يقرأ كتاباً ، ولم يدرس علمًا ، ولم يتلق هذه الأنباء عن أحد من علماء أهل الكتاب ؟ !

ثم منها كانت عبقرية الإنسان فدّة ، وبوغه عظيماً ، وذكاؤه وافراً فمن أين له معرفة أمور الغيب ، وأحوال المستقبل ، وهل يمكن لبشرٍ منها سماً أن يخبر عن الغيب بحيث لا يشد عن أخباره واحدة من هذه المغيبات إلا أن يكون رسولًا صادقاً يوحى إليه من عند الله ؟ إن العقل ليجزم بأن هذا ليس في طوق البشر ، ومها بلغت العبرية من النبوغ والذكاء ، ومها كانت الشخصية قوية ومثالية ، فلن تستطيع أن تحرق أستار الغيب أو تخبر بما ليس في مقدورها وصدق الله **﴿كَذَّالِكَ نَفْصُنْ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ مَا قَدْ سَقَ وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِنْ لَدُنَّا ذِكْرًا..﴾**<sup>(٢)</sup>

**الشبهة الرابعة :** يقولون : إن عجز البشر عن الإتيان بمثل هذا القرآن لا يدلّ على أنه كلام الله ، وما هذا إلا كمثل عجزهم عن الإتيان بمثل (الكلام النبوى) فهل يكون كلام الرسول من عند الله ؟ أو يقال إنه كلام الله ؟

**والجواب :** أن الحديث النبوى إن عجز عامة الناس عن الإتيان بمثله فلن يعجز أحد خاصة عن الإتيان بمثل بعضه ، ولو بمقدار حديث واحد أو سطير واحد من كلامه ، وكلام الرسول عليه السلام وإن كان في الذروة العليا من الفصاحة والبلاغة إلا أنه لا يخرج عن كونه كلام بشر ، وقد يشبهه كلام البشر بعضهم مع بعض ، حتى لنجد تشابهاً بين كلام النبوة وكلام بعض الخواص من الصحابة ونسمع الحديث فيشبهه علينا أمره :

(١) سورة العنكبوت ، الآية : ٤٨ .

(٢) سورة طه ، الآية : ٩٩ .

أ هو مرفوع ينتهي إلى النبي ﷺ؟ أ هو موقوف عند الصحابي أي من كلامه؟ أ هو مقطع عند التابعي؟ ولا نستطيع أن نميز حتى يرشدنا السندي إلى عين قائله. ومن أوي حاسه بيانية يدرك هذا الشبه كثيراً، وقد يتبع علينا الأمر حين نسمع كلاماً رائعاً بلينا لأحد الفصحاء، فننظنه من كلام الرسول ﷺ، فإذاً قد يكون هناك بعض الشبه بين كلام أفصح من نطق بالضاد وبين كلام بعض البناء، واستمع مثلاً إلى هذه الجملة الرائعة (المعدة بيت الداء، والحمية رأس كل دواء، وعودوا كل جسم ما اعتاد) فإن الإنسان إذا سمع هذه لم يستبعد أن تكون حدinya لجهاها وصحتها وأسلوبها الأخاذ، وربما جزم بأنها حديث شريف مع أنها ليست بحديث إنما هي من كلام طبيب العرب المشهور (ابن كلدة) وأما القرآن فذاك له شأن آخر لا يتبع مع غيره من الكلام، ولن تستطيع أن تجد له شيئاً أو نداً، لأن الذي صنعه على عينه لن تستطيع أن تجد له شيئاً أو نداً، فكيف يقاس القرآن الكريم بالحديث الشريف في هذا المقام؟

ثانية: ومن ناحية ثانية لز كان هذا القرآن من تأليف محمد ﷺ لكان ينبغي أن يكون الأسلوب في (القرآن والسنة) واحداً ضرورة أنها صادران عن شخص واحد، استعداده واحد، ومزاجه واحد، مع أنها تجد الفرق بينها واضحًا، والبون شاسعاً، فأسلوب القرآن ضرب وحده تظهر عليه سمات الألوهية والربوبية التي تحيل عن المشاهدة والمائلة، وأسلوب الحديث الشريف ضرب آخر، لا يجل عن المشاهدة والمائلة، بل هو مخلق في جو البيان بقدر الأساليب البشرية الرفيعة، ولا يستطيع مجال أن يصعد إلى سماه إعجاز القرآن، وهذا يدركه كل إنسان إذا ما قارن بين الأسلوبين بأبسط نظرة وصدق الله حيث يقول: ﴿وَلَوْ أَنَّ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ مِدَّهُ مِنْ بَعْدِ سَبْعَةِ أَبْحَرٍ مَا نَفَدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾<sup>(١)</sup> وصدق الله ﴿قُلْ لَئِنْ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُونُونَ وَالْجِنُونَ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَغْضِبُ ظَهِيرَةً﴾<sup>(٢)</sup>.

(١) سورة لقمان، الآية: ٢٧.

(٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٨.



## القِيمُ الثَّانِي

### التَّفْسِيرُ بِالدِّرَايَةِ (الرَّأي)

بعد أن تحدثنا عن التفسير بالرواية، ننتقل الآن إلى الحديث عن التفسير بالدرائية، وهذا النوع يسمى عند علماء التفسير (التفسير بالرأي) أو التفسير بالمعقول، لأن المفسر لكتاب الله تعالى يعتمد فيه على اجتهاده، لا على المأثور المنقول عن الصحابة أو التابعين، بل يكون فيه الاعتماد على اللغة العربية، وفهم أسلوبها على طريقة العرب، ومعرفة طريقة التخاطب عندهم، وإدراك العلوم الضرورية، التي ينبغي أن يكون ملماً بها كل من أراد تفسير القرآن، كالنحو والصرف وعلوم البلاغة، وأصول الفقه، ومعرفة أسباب النزول، إلى غير ما هنالك من العلوم التي يحتاج إليها المفسر، كما سنبينه فيما بعد إن شاء الله تعالى.

#### معنى التفسير بالرأي:

المراد بالرأي هنا (الاجتهاد) المبني على أصول صحيحة، وقواعد سليمة متبعة، يجب أن يأخذ بها من أراد الخوض في تفسير الكتاب، أو التصدي لبيان معانيه، وليس المراد به مجرد (الرأي) أو مجرد (الموى) أو تفسير القرآن بحسب ما يخطر للإنسان من خواطر، أو بحسب ما يشاء. فقد قال القرطبي: من قال في القرآن بما سمح في وهمه، أو خطر على باله، من غير استدلال عليه بالأصول، فهو مخطيء مذموم، وعليه يحمل

الحاديـث الشـرـيف : « مـن كـذـب عـلـيـه مـتـعـمـداً فـلـيـتـبـوـا مـقـعـدـه مـن النـار ، وـمـن قـال فـي الـقـرـآن بـرـأـيـه فـلـيـتـبـوـا مـقـعـدـه مـن النـار »<sup>(١)</sup>.

وقد قال ﷺ : « مـن قـال فـي الـقـرـآن بـرـأـيـه فـأـصـاب فـقـد أـخـطـأ »<sup>(٢)</sup>.

قال القرطبي رحـه الله في مـقـدـمة تـفـسـيرـه (الـجـامـع لـأـحـكـام الـقـرـآن) ما نـصـه :

فـسـرـ حـدـيـث اـبـن عـبـاس : « وـمـن قـال فـي الـقـرـآن بـرـأـيـه فـلـيـتـبـوـا مـقـعـدـه مـن النـار » تـفـسـيرـين :

أـحـدـهـما : مـن قـال فـي مـشـكـل الـقـرـآن بـمـا لا يـعـرـفـ من مـذـهـب الصـحـابـة وـالـتـابـعـين فـهـوـ مـتـعـرـض لـسـخـط الله .

ثـانـيهـها : مـن قـال فـي الـقـرـآن قـوـلـاً يـعـلـمـ أنـ الـحـقـ غـيـرـه فـلـيـتـبـوـا مـقـعـدـه مـن النـار .

وقد رـجـعـ القرـطـبـيـ القـولـ الثـانـيـ فـقاـلـ : وـهـوـ أـثـبـتـ القـولـيـنـ ، وـأـصـحـهـماـ مـعـنـىـ . تـمـ قـالـ :

وـأـمـاـ حـدـيـثـ (جـنـدـبـ) فـقـدـ حلـ بـعـضـ أـهـلـ الـعـلـمـ هـذـاـ حـدـيـثـ عـلـىـ أـنـ الرـأـيـ مـعـنـىـ بـهـ (الـهـوـيـ) وـالـمـرـادـ مـنـ قـالـ فـيـ الـقـرـآنـ قـوـلـاًـ يـوـافـقـ هـوـاهـ، لـمـ يـأـخـذـهـ عـنـ أـئـمـةـ السـلـفـ فـأـصـابـ فـقـدـ أـخـطـأـ، لـحـكـمـهـ عـلـىـ الـقـرـآنـ بـمـاـ لـاـ يـعـرـفـ أـصـلـهـ، وـلـاـ يـقـفـ عـلـىـ مـذـاهـبـ أـهـلـ الـأـثـرـ وـالـنـقـلـ فـيـهـ .

وـقـالـ اـبـن عـطـيـةـ : وـمـعـنـىـ هـذـاـ أـنـ يـسـأـلـ الرـجـلـ عـلـىـ مـعـنـىـ فـيـ كـتـابـ اللهـ عـزـ وـجـلـ، فـيـتـسـورـ عـلـيـهـ (أـيـ يـهـجـمـ عـلـيـهـ) بـرـأـيـهـ دـوـنـ نـظـرـ فـيـهـ قـالـ الـعـلـمـاءـ وـاقـصـتـهـ قـوـانـيـنـ الـعـلـمـ كـالـنـحـوـ وـالـأـصـرـلـ، وـلـيـسـ يـدـخـلـ فـيـ هـذـاـ حـدـيـثـ، أـنـ يـفـسـرـ الـلـغـوـيـوـنـ لـغـتـهـ، وـالـتـحـوـيـوـنـ نـحـوـهـ، وـالـفـقـهـاءـ مـعـانـيـهـ وـأـحـكـامـهـ، وـيـقـولـ كـلـ وـاحـدـ بـاجـتـهـادـهـ الـمـبـيـ عـلـىـ قـوـانـيـنـ الـعـلـمـ وـنـظـرـ، فـبـاـنـ الـقـائـلـ عـلـىـ هـذـهـ الصـفـةـ لـيـسـ قـائـلاًـ بـمـجـرـدـ رـأـيـهـ<sup>(٣)</sup> .

(١) الـحـدـيـثـ روـاهـ التـرمـذـيـ عنـ اـبـن عـبـاسـ، وـمـعـنـىـ بـتـبـواـ: أـيـ يـنـزـلـ وـيـحـلـ.

(٢) الـحـدـيـثـ منـ روـاـيـةـ أـيـ دـاـوـدـ عنـ جـنـدـبـ.

(٣) تـفـسـيرـ القرـطـبـيـ، جـ ١ـ صـ ٣٢ـ .

## أنواع التفسير بالرأي:

وعلى هذا يمكن تقسيم التفسير بالرأي إلى قسمين:

- ١ - تفسير محمود.
- ٢ - تفسير مذموم.

فالتفسير محمود: ما كان موافقاً لغرض الشارع، بعيداً عن الجهالة والضلاله متمنياً مع قواعد اللغة العربية، معتمداً على أساليبها في فهم النصوص القرآنية الكريمة، فمن فسر القرآن برأيه (أي باجتهاده) ملتزماً الوقوف عند هذه الشروط معتمداً عليها فيما يرى من معانٍ الكتاب العزيز، كان تفسيره جائزاً سائغاً، جديراً بأن يسمى (التفسير محمود) أو التفسير المشروع.

وأما التفسير المذموم: فهو أن يفسر القرآن بدون علم، أو يفسره حسب الموى، مع الجهالة بقوانين اللغة أو الشريعة، أو يحمل كلام الله على مذهب الفاسد، وبدعنته الصالحة، أو يخوض فيها استئثر الله بعلمه، ويجزم بأن المراد من كلام الله هو كذا وكذا، فهذا النوع من التفسير هو (التفسير المذموم) أو التفسير الباطل. وباختصار: فإن التفسير محمود، ما كان صاحبه عارفاً بقوانين اللغة، خيراً بأساليبها، بصيراً بقانون الشرعية.

والتفسير الباطل المذموم: ما كان منبعثاً عن الموى، قائماً على الجهالة والضلاله. مثاله: ما ورد عن بعض الجهلة من ادعية العلم في قوله تعالى ﴿يُوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَنْسَى بِإِيمَانِهِمْ﴾<sup>(١)</sup> أن المراد بها أن الله تعالى ينادي الناس يوم القيمة باسماء أمهاهاتهم ستراً عليهم. فقد فسر هذا الجاهل (الإمام) بالأمهات وظنَّ أنَّ الإمام جمع أم، مع أن اللغة العربية تأيي هذا، لأنَّ جمع الأم أمهاهات قال تعالى ﴿وَأَمْهَاتُكُمُ الَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ﴾<sup>(٢)</sup> ولا يكون جمع الأم إماماً فإن ذلك فاسد لغة وشرعاً، والمراد بالإمام هنا (النبي) الذي

(١) سورة الإسراء ، الآية: ٧١.

(٢) سورة النساء ، الآية: ٢٣.

اتبعته أمنه، أو كتاب الأعمال بدليل تتمة الآية: **﴿فَمَنْ أَوْتَ كِتَابَهُ بِيْمِينِهِ فَأُولَئِكَ يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فِتْلًا﴾**<sup>(١)</sup>.

فإذا لم يفهم الإنسان قواعد اللغة، ولا أصول العربية، خبط خبط عشواء وكان عليل الرأي، سقم الفهم، وكذلك من لم يفهم غرض الشرع، وقع في الجهلة والضلال، كمن يأخذ بظاهر الآية الكريمة وهي قوله تعالى: **﴿وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أُعْمَى، فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أُعْمَى وَأَضَلَّ سِبِيلًا﴾**<sup>(٢)</sup> فیحکم على كل أعمى بالشقاوة والخسران ودخول جهنم، مع أن المراد بالعمى ليس عمى البصر، وإنما هو (عمى القلب) بدليل قوله تعالى: **﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ، وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ﴾**<sup>(٣)</sup> وربما كان عمى البصر سبباً لسعادة الإنسان كما جاء في الحديث القدسي: (من ابتليته بجبيته (يعني عينيه) فصبر عوضته الجنة).

وستذكر بعض الناذج عن التفسير الباطل المذموم عند الكلام على غرائب التفسير.  
فارجع إليه هناك.

### أمهات التفسير :

والآمور التي ينبغي استناد الرأي إليها في التفسير، أمها تها أربعة كما ذكرها (الزركشي) في كتابه البرهان، ونقلها السيوطي عنه في كتابه الإتقان ونحن نلخصها بياجاز:

الأول: النقل عن الرسول ﷺ مع التحرز عن الضعف والموضوع.

الثاني: الأخذ بقول الصحافي في التفسير، فإنه في حكم المرفوع.

الثالث: الأخذ بطلاق اللغة، فإن القرآن نزل بلسان عربي مبين، مع ترك ما لا تتحمله لغة العرب.

(١) سورة الإسراء، الآية: ٧١.

(٢) سورة الإسراء، الآية: ٧٢.

(٣) سورة الماعون، الآية: ٤٦.

**الرابع: الأخذ بما يوافق الكلام العربي، ويدل عليه قانون الشرع، وهذا هو الذي دعا به النبي عليه السلام لابن عباس في قوله: «اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل»<sup>(١)</sup>**

### **العلوم التي يحتاجها المفسر:**

يحتاج المفسر لكتاب الله تعالى، إلى أنواع من العلوم والمعرف، يجب أن تتوفر فيه، حتى يكون أهلاً للتفسير، وإلاً كان داخلاً في الوعيد السابق «من قال في القرآن برأيه فليتبواً مقعده من النار». وقد ذكر العلماء أنواع العلوم التي يجب توفرها في المفسر، وأوصلها السيوطي في كتابه (الإتقان) إلى خمسة عشر علماً<sup>(٢)</sup>، ونحن نوجزها فيما يلي:

- ١ - معرفة اللغة العربية وقواعدها (علم النحو، والصرف، وعلم الاشتقاق).
- ٢ - معرفة علوم البلاغة (علم المعاني، والبيان، والبديع).
- ٣ - معرفة أصول الفقه (من خاص، وعام، وبجمل، ومفصل.. الخ)
- ٤ - معرفة أسباب النزول.
- ٥ - معرفة الناسخ والمنسوخ.
- ٦ - معرفة علم القراءات.
- ٧ - علم الموربة.

أما الأول: وهو اللغة وما يتعلق بها من نحو وصرف واشتقاق، فإنه ضروري للمفسر، إذ كيف يمكن فهم الآية بدون معرفة المفردات والتراكيب وهل باستطاعة

(١) انظر: الإتقان، ج ٢ من ١٢٩.

(٢) عذ السيوطي العلوم خمسة عشر وسرادها على النحو التالي: أحدها: اللغة، الثاني: النحو، الثالث: التصريف، الرابع: الاشتقاق، الخامس: البيان، السادس: المعاين، السابع: البديع، الثامن: علم القراءات، التاسع: أصول الدين، العاشر: أصول الفقه، الحادي عشر: أسباب النزول، الثاني عشر: علم الناسخ والمنسوخ، الثالث عشر: علم الموربة، الرابع عشر: الأحاديث المبنية للمجمل والمبهج، الخامس عشر: علم الموربة (الإتقان بایجاز).

أحد أن يفسر قوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلِمُونَ مِنْ نَسَائِهِمْ تِرْبَصُ أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ، فَإِنْ فَاءَ وَالْمَالِكُ بِاللهِ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(١)</sup> بدون أن يعرف المعنى اللغوي للإيلاء ، والتربيص ، قال الإمام مالك : (لا أُوتَى بِرِجْلٍ غَيْرَ عَالِمٍ بِلُغَةِ الْعَرَبِ ، يَفْسِرُ كِتَابَ اللهِ ، إِلَّا جَعَلَتْهُ نَكَالًا ).

وقال مجاهد : « لا يحل لأحد يوماً يؤمن بالله واليوم الآخر أن يتكلم في كتاب الله ، إذا لم يكن عالماً بلغات العرب ».

فإذا لم يتفق اللفظ مع المعنى اللغوي كان باطلأ ، كتفسير بعض الروافض قوله تعالى : ﴿مَرْجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ﴾<sup>(٢)</sup> أنها على وفاطمة ، وقوله ﴿يَخْرُجُ مِنْهَا الْلَّؤْلُؤُ وَالْمَرْجَانُ﴾<sup>(٣)</sup> يعني الحسن والحسين .

وكتفسير (فرعون) بالقلب في قوله تعالى : ﴿أَذْهَبْ إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى﴾<sup>(٤)</sup> ويريد به قلب الإنسان القاسي ، قال القرطبي : وهذا الجنس قد يستعمله بعض الوعاظ في المقاصد الصحيحة ، تحسيناً للكلام ، وترغيباً للمستمع ، وهو منزع لأنه قياس في اللغة ، وذلك غير جائز ، وهو أحد وجهي المنع من التفسير بالرأي<sup>(٥)</sup> .

وعلم النحو ضروري للمفسر ، لأن المعنى يتغير بتغيير الحركات تغيراً كبيراً ، فقوله تعالى : ﴿إِنَّمَا يَخْشَىَ اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾<sup>(٦)</sup> بنصب هاء الجلالة ، ورفع همزة العلماء ، والمعنى صحيح ، لأنَّ معنى الآية : الذين يخشون الله من عباده العلماء دون غيرهم ، فمن ازداد علمًا بالله ، ازداد منه خوفاً ، ولو عكس فضم هاء الجلالة ، ونصب همزة العلماء لفسد المعنى .

(١) سورة البقرة ، الآية : ٢٢٦.

(٢) سورة الرحمن ، الآية : ١٩.

(٣) سورة الرحمن ، الآية : ٢٢.

(٤) سورة طه ، الآية : ٢٤.

(٥) تفسير القرطبي ، ج ١ ص ٣٣.

(٦) سورة فاطر ، الآية : ٢٨.

ذكر القرطبي في تفسيره هذه القصة في عدم اللحن في القرآن، قال: «قدم أعرابي في زمان عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى المدينة المنورة فقال: من يقرئني ما أنزل على محمد ﷺ؟ قال: فأقرأه رجل سورة (براءة) فقرأ عليه الآية الكريمة ﴿أَنَّ اللَّهَ بِرِّيْ، مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ﴾<sup>(١)</sup> بالجر أي بجر اللام في (رسوله) بدل الضم فقال الأعرابي: أوقف بريء الله من رسوله؟ فإن يكن الله بريء من رسوله، فإننا أيضاً أبرا من رسوله، فاستعظم الناس الأمر، وبلغ عمر مقالة الأعرابي، فدعاه فقال يا أعرابي؟ أثبرا من رسول الله ﷺ؟

قال يا أمير المؤمنين: إني قدمت المدينة، ولا علم لي بالقرآن، فسألت من يقرئني؟ فأقرأني هذا الرجل سورة (براءة) فقال: ﴿أَنَّ اللَّهَ بِرِّيْ، مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ﴾<sup>(٢)</sup> فقلت: أوقف بريء الله من رسوله، إن يكن الله بريء من رسوله فأثبرا منه، فقال عمر: ما هكذا الآية يا أعرابي؟ قال: فكيف هي يا أمير المؤمنين؟ قال: ﴿أَنَّ اللَّهَ بِرِّيْ، مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ﴾<sup>(٣)</sup> فقال الأعرابي: وأنا والله أثبرا مما بريء الله ورسوله منه، أثبرا من المشركيين.. فأمر عمر بن الخطاب رضي الله عنه ألا يقرئ الناس إلا عالم باللغة، وأمر أباً الأسود فوضع النحو<sup>(٤)</sup>.

ومعرفة علم الصرف والاشتقاق ضرورية أيضاً للمفسر، حتى لا يخبط الإنسان خطأ عشواء، قال الزمخشري: من بدع التفاسير قول من قال إن (الإمام) في قوله تعالى: ﴿يَوْمَ نَدْعُ كُلَّ أَنْاسٍ بِمَا مَهِمْ﴾<sup>(٥)</sup> جمع أم، وأن الناس يدعون يوم القيمة بأمهاتهم دون آبائهم، قال: وهذا غلط فاحش أو جهله جهل القائل بالتصريف فإن (أاما) لا تجمع على إمام<sup>(٦)</sup>.

٢ - وأما علوم (المعاني والبيان والبديع) فضرورية لمن أراد تفسير الكتاب

(١) سورة التوبه، الآية: ٣.

(٢) تفسير القرطبي، ج ١ ص ٢٤.

(٣) سورة الإسراء، الآية: ٧١٠.

(٤) انظر: الإتقان، ج ٢ ص ١٨١.

العزيز ، لأنه لا بد له من مراعاة ما يقتضيه الإعجاز ، وذلك لا يدرك إلا بهذه العلوم ، فمثلاً قوله تعالى ﴿وَأَشْرَبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعَجْلَ﴾<sup>(١)</sup> أي أشربوا حبّ العجل فهو على حذف مضارف . ومثله ﴿وَاسْأَلُ الْقَرِيرَةَ﴾<sup>(٢)</sup> المراد أهل القرية وقوله تعالى ﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ﴾<sup>(٣)</sup> ليس على الحقيقة وإنما هو استعارة فكما يستر اللباس العورة ، ويزيّن الإنسان ويحمله ، كذلك الرجل والمرأة كل منها كاللباس لصاحبها يزيّنه ويكمّله ويحمله ، وهو من رواهن النظم ، وبدائع الكلام ، وإذا حلّ الإنسان المعنى على ظاهره ، فسد المعنى ، كما يذكر أن (الفرنسيين) أرادوا ترجمة القرآن إلى لغتهم ، فلما وصلوا إلى هذه الآية الكريمة ﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ﴾ ترجموها بالظاهر ولم يدرّكوا السر الدقيق فيها ، فكانت الترجمة كال التالي (هنّ بنطلونات لكم ، وأنتم بنطلونات لهنّ) لأن اللباس عندهم يسمى (البنطلون) وهكذا ساء فهمهم ولم يدركوا روعة تعبير القرآن . وقريب من هذا ما وقع لبعض الأعراب حين سمع قوله تعالى ﴿وَكُلُّوا وَاشْرَبُوا حَقَّ يَبْيَانِ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ﴾<sup>(٤)</sup> أخذ عقالين أبيض وأسود وجعل يأكل وينظر إليهما حتى كادت الشمس . أن تطلع ، ف جاء إلى النبي ﷺ فأخبره بذلك فقال له : إنك لعریض القفا<sup>(٥)</sup> إنما ذلك بياض النهار ، وسود الليل . وفي القرآن الكريم أمثلة كثيرة على الاستعارة والكتابية والمجاز ، ولا بد في فهمها من معرفة علم البيان والبدایع مثل قوله تعالى عن سفينة نوح ﴿تَحْرِي باعْبُتَنَا﴾<sup>(٦)</sup> أي بمحفظنا ورعايتها ، قوله ﴿قَدْمُ صَدْقٍ﴾<sup>(٧)</sup> و ﴿لِسَانٌ صَدْقٌ﴾<sup>(٨)</sup> و ﴿جَنَاحُ الذَّلِيلِ﴾<sup>(٩)</sup> كل ذلك وأشباهه يحتاج إلى فهم علوم البلاغة وأسرار البيان .

(١) سورة البقرة ، الآية : ٩٣ .

(٢) سورة يوسف ، الآية : ٨٢ .

(٣) سورة البقرة ، الآية : ١٨٧ .

(٤) سورة البقرة ، الآية : ١٨٧ .

(٥) عریض القفا : كتابة عن البلامة وسوء النهم .

(٦) سورة القمر ، الآية : ١٤ .

(٧) سورة يونس ، جزء من الآية : ٢ .

(٨) سورة مریم ، جزء من الآية : ٥٠ .

(٩) سورة الإسراء ، جزء من الآية : ٢٤ .

وهكذا بقية العلوم من : (أصول الفقه، وأسباب النزول، ومعرفة الناسخ والنسخ، وعلم القراءات) كل ذلك مما يحتاج إليه المفسر نكتاب الله تعالى ، حق لا ينطوي في الفهم ، و لا تزل قدمه بسبب الجهل بهذه الأمور الضرورية .

وأما علم الموهبة : فيقصد منه العلم اللدني الرباني **﴿وَآتَيْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا﴾**<sup>(١)</sup> الذي يورثه الله تعالى من عمل بما علم ، ويفتح قلبه لفهم أسراره قال تعالى **﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيَعْلَمُكُمُ اللَّه﴾**<sup>(٢)</sup> فهو ثمرة التقوى والإخلاص ، ولا ينال هذا العلم من كان في قلبه بدعة ، أو كبر ، أو حب للدنيا ، أو ميل إلى المعاصي قال الله تعالى :

**﴿سَاصِرُّونَ عَنِ آيَاتِ الدِّينِ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ...﴾**<sup>(٣)</sup> الآية ،  
وما أجمل قول الشافعي رحمه الله :

**«شكتُ إلى وكيع سوء حفظني فأشددي إلى ترك المعاصي»**  
**«وأخبرني بأنَّ العلمَ نورٌ ونورُ الله لا يهدى لمعاصي».**

قال السيوطي : « ولعلك تستشكل علم الموهبة وتقول : هذا شيء وليس في قدرة الإنسان ، وليس كما ظنت من الإشكال ، والطريق في تحصيله ، ارتکاب الأسباب الموجبة له من العمل والزهد . ثم قال : علوم القرآن وما يستنبط منه بغير لا ساحل له ، فهذه العلوم التي ذكرناها هي كالآلة للمفسر ، ولا يكون مفسراً إلا بتحصيلها ، فمن فسر بدونها كان مفسراً بالرأي المنهي عنه »<sup>(٤)</sup> .

وهذه الشروط التي ذكرها العلماء إنما هي لتحصيل أعلى مراتب التفسير وهناك معان عامة يفهمها الإنسان عند سماع اللفظ الكريم ، فقد سهل الله القرآن ويسره ، وأمر

(١) في القرآن : (وعلمناه) بدل (وآتيناه).

(٢) سورة الكهف ، الآية : ٦٥.

(٣) سورة البقرة ، الآية : ٢٨٢.

(٤) سورة الأعراف ، الآية : ١٤٦.

(٥) أنظر الإتقان ، ج ٢ ، ص ١٨١ .

بالتدبر والتذكرة لكتابه المجيد **«أفلا يتدبرون القرآن»**<sup>(١)</sup> وذلك أدنى مراتب التفسير والله الموفق.

### مراتب التفسير :

وقد قسم المرحوم الشيخ محمد عبد التفسير إلى مرتبتين:

- ١ - مرتبة عليا.
- ٢ - ومرتبة دنيا.

أما المرتبة الأولى (العليا) فهي لا تتم إلا بأمر:

أحدها: فهم حقائق الألفاظ المفردة، التي أودعت في القرآن عن طريق استعمالات أهل اللغة.

ثانيها: معرفة الأساليب الرفيعة. وذلك يحصل بمحارسة الكلام البليغ ومزاولته، مع التقطن لنكته ومحاسنته.

ثالثها: علم أحوال البشر، ومعرفة السنن الإلهية الكونية في تطور الأمم واختلاف أحوالهم، من قوة وضعف، وعز وذل، وإيمان وكفر.

رابعها: العلم بوجه هداية القرآن للبشرية، وما كان عليه العرب في الجاهلية من شقاء وضلال، فقد روي عن عمر أنه قال: «لا يعرف فضل الإسلام من لم يقرأ حياة الجاهلية».

خامسها: العلم بسيرة النبي ﷺ وأصحابه، وما كانوا عليه من علم وعمل، في الشؤون الدينية والدنيوية

### المرتبة الدنيا :

وأما أدنى مراتب التفسير: فهو أن يتبيّن بالإجمال مما يشربُ قلبه عظمة الله وتنزيهه.

---

(١) سورة محمد الآية ٢٤ وسورة النساء الآية ٨٢.

ويصرف النفس عن الشر ، ويجد بها إلى الخبر ، وهذه ميسرة لكل أحد كما قال تعالى :  
﴿ وَلَقَدْ يُسِرَنَا الْقُرْآنُ لِلذِّكْرِ ، فَهَلْ مَنْ مُذَكَّرٌ؟ ﴾<sup>(١)</sup>

### أوجه التفسير :

روى السيوطي نقلًا عن ابن جرير من طرق متعددة ، عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال :

### التفسير أربعة أوجه :

- ١ - وجه تعرفه العرب من كلامها .
- ٢ - وتفسير لا يُعذر أحد بجهالته .
- ٣ - وتفسير يعرفه العلماء .
- ٤ - وتفسير لا يعلمه إلا الله تعالى .

### (أقوال العلماء في جواز التفسير بالرأي)

بعد أن عرفنا معنى (التفسير بالرأي) وشروطه ، نذكر الآن أقوال العلماء فيه ، وأدلة كل من المجازين والمانعين له ، حتى يظهر الحق أبليج ساطعاً ، مثل الشمس في رابعة النهار ، فنقول ومن الله نستمد العون : المراد بالرأي هنا الاجتهاد ، وعليه فالتفسيـر بالرأي معناه تفسير القرآن بالاجتهاد ، بعد معرفة المفسـر لـكلام العرب وأسلوبـهم في الخطـاب ، ومعرفـته للألفاظ العربية ووجـوه دلـالـتها وقد اختلفـ العلمـاء في جوازـ التفسـير بالرأـي على مذهبـين :

**المذهب الأول:** عدم جواز التفسـير بالرأـي ، لأنـ التفسـير موقـف على السـبـاع ، وهو قولـ طائـفة منـ العلمـاء .

**المذهب الثاني:** جوازـ التفسـير بالرأـي بالشـروطـ المتـقدـمة ، وهو مذهبـ جـهـورـ العلمـاء .

---

(١) سورة القمر ، الآية : ١٧ . انتهى . من تفسـيرـ المـاتـارـ بتـصرـفـ وـاـختـصارـ .

## أدلة المانعين:

استدل المانعون للتفسير بالرأي بعده أدلة نوجزها فيما يلي:

أولاً: إن التفسير بالرأي قول على الله بغير علم، وهو منهي عنه بقوله تعالى: **﴿وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾**<sup>(١)</sup>.

ثانياً: ما ورد في الحديث الشريف من الوعيد الشديد لمن فسر القرآن الكريم برأيه، وهو قوله عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اتقوا الحديث على إِلَّا ما علمتم، فمن كذب على متعمداً فليس بوا مقعده من النار»، ومن قال في القرآن برأيه فليتبوا مقعده من النار، رواه الترمذى.

ثالثاً: قوله تعالى **﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتَبَيَّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلَ إِلَيْهِمْ، وَلَعِلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾**<sup>(٢)</sup> فقد أضاف البيان إلى الرسول عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فعلم أنه ليس لغيره شيء من البيان لمعنى القرآن.

رابعاً: تخرج الصحابة من القول في القرآن بآرائهم، حتى روى عن الصديق أنه قال: «أي ساء تظنني؟ وأي أرض تقلني؟ إذا قلت في القرآن برأيي، أو قلت فيه بما لا أعلم»<sup>(٣)</sup>.

## أدلة المجيزين للتفسير بالرأي:

وقد استدل المجizzون للتفسير بالرأي وهم (الجمهور) بعده أدلة نوجزها فيما يلي:

أولاً: لقد حثنا الله على التدبر، وتعبدنا في القرآن فقال عز من قائل: **«كِتَابٌ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ مَبَارِكٌ لِيَدْبَرُوا أَيَّاتِهِ، وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابُ**»<sup>(٤)</sup>.  
وقال تعالى: **«أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْفَاهٍ**»<sup>(٥)</sup>.

والتدبر والتذكرة لا يكون إِلَّا بالغوص عن أسرار القرآن، والاجتهاد في فهم

(١) سورة البقرة، الآية: ١٦٩.

(٢) سورة النحل، الآية: ٤٤.

(٣) سورة ص، الآية: ٢٩.

(٤) سورة محمد، الآية: ٢٤.

معانٰه، فهل يعقل أن يكون تأوٰيل ما لم يستأثر الله بعلمه محظوراً على العلماء، مع أنه طريق العلم، وسبيل المعرفة؟.

ثانياً: إن الله تعالى قسم الناس قسمين: عامة، وعلماء، وأمر بالرجوع إلى أهل العلم الذين يستبطون الأحكام فقال تعالى: «ولو رَدْوَةٌ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولَئِكَ الْمُرْسَلِ مِنْهُمْ لَعِلْمَهُ الَّذِينَ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُمْ»<sup>(١)</sup> الآية، والاستنباط هو استخراج المعاني الدقيقة بثاقب الذهن، وهو إنما يكون بالاجتهاد والغوص في أسرار القرآن؛ كما يغوص السباح في أعماق البحر، لاستخراج الجوهر واللآلئ.

ثالثاً: قالوا، لو كان التفسير بالاجتهاد غير جائز، لما كان الاجتهاد جائزاً، ولتعطل كثير من الأحكام، وهذا باطل فإن المجتهد في حكم الشرع مأجور سواء أصاب أو أخطأ، ما دام أنه قد استفرغ جهده، وبذل ما في وسعه، بغية الوصول إلى الحق والصواب.

رابعاً، إن الصحابة قرؤوا القرآن، واختلفوا في تفسيره على وجوه، ومعلوم أنهم لم يسمعوا كل ما قالوه في تفسير القرآن من النبي ﷺ إذ أنه لم يبين لهم كل شيء، بل بين لهم الضروري منه، وترك البعض الآخر الذي توصلوا إلى معرفته بعقولهم واجتهادهم، ولو بين لهم كل معانٰه لما وقع بينهم اختلاف في التفسير.

خامساً: أن النبي ﷺ دعا لابن عباس فقال: «اللَّهُمَّ فَقِهْنَاهُ فِي الدِّينِ، وَعَلَمْهُ التَّأْوِيلَ»، فلو كان «التأوٰيل» مقصوراً على السماع والنقل كالتنزيل لما كان هناكفائدة في تحضير ابن عباس بهذا الدعاء، فدلل على أن التأوٰيل هو التفسير بالرأي والاجتهاد.

### الرد على أدلة المانعين:

وقد ردوا على أدلة المانعين بحجج دامجة، وبراهين قاطعة، ثبت خطأهم فقالوا في الرد على الدليل الأول: إن التفسير بالاجتهاد ليس قولهماً على الله بغير علم، بل هو قول

(١) سورة النساء، الآية: ٨٣.

يعلم مأذون به من الشارع ، فقد بين عليه السلام أن المجتهد إذا اجتهد فأصاب فله أجران وإذا اجتهد فاختلط فله أجر واحد ، فكيف يكون ماجراً إذا لم يكن مسحواً له بالاجتهاد ؟ .

ثانياً : أما الدليل الثاني وهو حديث « من قال في القرآن بغير علم فليتبواً مقعده من النار » فقد رد السيوطي بخمسة أدلة عليه فقال جلة ما تحصل في معنى التفسير بالرأي خمسة أقوال :

أحدها : التفسير من غير حصول على العلوم التي يجوز معها التفسير .

الثاني : تفسير المتشابه الذي لا يعلمه إلا الله تعالى .

الثالث : التفسير المقرر للمذهب الفاسد ، فيجعل المذهب أصلاً ، والتفسير تابعاً .

الرابع : الحكم بأنّ مراد الله كذا على وجه القطع من غير دليل .

الخامس : التفسير بالاستحسان والهوى <sup>(١)</sup> .

ثالثاً : في الرد على الدليل الثالث قالوا : نعم إن النبي ﷺ مأمور بالبيان ولكنه انتقل إلى انتقل إلى جوار الله ولم يبين لهم كل شيء ، فما ورد بيانه عنه ﷺ فيه الكفاية ، وما لم يرد عنه بيانه فلا بد فيه من الاجتهاد وإعمال الفكر ، وختام الآية يشهد بذلك ﴿وَلَعْلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ <sup>(٢)</sup> فلا بد إذاً من الفكر والاجتهاد .

رابعاً : وفي الرد على الدليل الرابع قالوا : إن إحجام الصحابة إنما كان منهم (ورعاً واحتياطاً) خشية لا يصيروا عين اليقين ، وكانوا يرون أن التفسير شهادة على الله بأنه أراد باللفظ كذا فامسكون عنه خشية لا يكون الصواب جانبهم ، وأنما إذا ترجح لهم وجه الصواب فإنهم لا يمتنعون ، وهذا أبو بكر الصديق يفتني في الكلالة برأيه في قوله تعالى ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلَّ اللَّهُ يَفْتَكِّمُ فِي الْكَلَالَةِ﴾ <sup>(٣)</sup> فيقول رضي الله عنه : أقول فيها برأي ، فإن كان صواباً فمن الله ، وإن كان غير ذلك فمني ومن الشيطان الكلالة : ما خلا الوالد والولد .

(١) انظر : الإنقاذ ، ج ٢ ص ١٨٣ .

(٢) سورة النحل ، جزء من الآية : ٤٤ .

(٣) سورة النساء ، الآية : ١٧٦ .

من هذه النظرة العابرة يتبيّن لنا خطأ وجهة الدين منعوا تفسير القرآن بالاجتهاد، وقسوة على المنشول والمتأثر، وقد علمت أدلة الجمهر القوية، وتنفيذهم لأدلة المانعين، وتزيد هنا كلمة الإمام الغزالي، وأخرى للراغب الأصفهاني، وثالثة للقرطبي حول جواز تفسير القرآن بالاجتهاد.

### كلمة الإمام الغزالي:

قال الغزالي في الإحياء: «إنَّ في فهم معانِي القرآن مجالاً رحباً، ومتسعاً بالغاً، وإنَّ المنشول من ظاهر التفسير، ليس متنهي الإدراك فيه، فبطل أن يشترط السماع في التأويل، وجاز لكلٍ وإيجادٍ أن يستتبّط من القرآن بقدر قيمته، وحدَّ عقله...»<sup>(١)</sup>.

### كلمة الراغب الأصفهاني:

وقال الراغب الأصفهاني في مقدمة التفسير - بعد أن ذكر المذهبين وأدلتها - قال: «وذكر بعض المحققين أنَّ المذهبين هما (الغلو والتقصير) فمن اقتصر على المنشول فقد ترك كثيراً مما يحتاج إليه، ومن أجاز لكل أحدِ الخوض فيه فقد غرَّضه للتخلص، ولم يعتبر حقيقة قوله تعالى: ﴿لَيَدْبِرُوا آيَاتِهِ وَلَيَذْكُرُ أُولُو الْأَلْبَاب﴾»<sup>(٢)</sup>

### كلمة الإمام القرطبي:

وقال العلامة القرطبي في تفسيره الجامع لأحكام القرآن ما نصه:

«وقال بعض العلماء: إنَّ التفسير موقوف على السماع لقوله تعالى ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدَوْهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾<sup>(٣)</sup> الآية، وهذا فاسد، لأنَّ النهي عن تفسير القرآن لا يخلو إما أن يكون المراد به الاقتصار على النقل والسموع وترك الاستنباط، أو المراد به أمر آخر، وباطل أن يكون المراد به أن لا يتكلم أحد في القرآن، إلا بما سمعه، فإنَّ الصحابة رضي الله عنهم قد قرؤوا القرآن واختلفوا في تفسيره على وجوهه، وليس كل ما قالوه سمعوه من النبي ﷺ فإنَّ النبي ﷺ دعا لابن عباس فقال «اللهم

(١) انظر: الإحياء، ج ٣، ص ٣٦، ٣٧.

(٢) سورة ص، الآية: ٢٩. مقدمة التفسير للراغب، ص ٤٢٣

(٣) سورة النساء، الآية: ٥٩.

فقهه في الدين وعلمه التأويل، فإن كان التأويل مسماً كالتنزيل فـما فائدة تحصيصة بذلك؟<sup>(١)</sup> ثم قال: والنبي محمول على أحد وجهين:

أحدهما: أن يكون له في الشيء رأي، وإليه ميل من الطبع والموى، فيتأول القرآن على وفق رأيه وهواء.

الثاني: أن يتسرع إلى تفسير القرآن بظاهر العربية، من غير استظهار بالسباع والنقل، فيما يتعلق بغرائب القرآن، وما فيه من الحذف والإضمار، والتقدم والتأخير، تأمل قوله تعالى ﴿وَاتَّبَعْنَا نُّوكِنَّا نَّاقَةَ مَبْصِرَةَ فَظَلَمُوا بِهَا﴾<sup>(٢)</sup> فإن معناه: آتينا نوكِنَّا ناقَةَ مَبْصِرَةَ فَظَلَمُوا بِهَا، فالظاهر أنهم ظلموا أنفسهم بقتلها. والناظر إلى ظاهر العربية يظن أن الناقة كانت مبصرة، ولا يدرى لماذا ظلموا، وأنهم ظلموا غيرهم أو أنفسهم، فهذا من الحذف والإضمار، وأمثال هذا في القرآن كثير، وما عدا هذين الوجهين فلا يشمله النهي<sup>(٣)</sup>.

(١) الجامع لأحكام القرآن، ج ١ ص ٣٣.

(٢) سورة الإسراء، الآية: ٥٩.

(٣) الجامع لأحكام القرآن، ج ١ ص ٣٤.

## القِنْمُ الثَّالِثُ

### التَّفْسِيرُ الْإِشَارِيُّ وَغَرَبُ التَّفْسِيرِ

النوع الثالث من التفسير هو (التفسير الإشاري) وستعرض في هذا البحث إلى معنى التفسير الإشاري، وإلى شروطه، وإلى آراء العلماء فيه، ثم نعقب ذلك ببيان خاتمة عن التفسير الإشاري، وأهم الكتب التي نحت هذا المنهج، وما فيها من حسناً وسبيلاً.

#### معنى التفسير الإشاري:

التفسير الإشاري هو: تأويل القرآن على خلاف ظاهره، لإشارات خفية تظهر بعض أولي العلم، أو تظهر للعارفين بالله من أرباب السلوك والمجاهدة للنفس، ممن نزرت الله بصائرهم فأدركوا أسرار القرآن العظيم، أو انقدحت في أذهانهم بعض المعاني الدقيقة، بواسطة الإلهام الإلهي، أو الفتح الرباني، مع إمكان الجمع بينها وبين الظاهر المراد من الآيات الكريمة.

فالتفسير الإشاري هو أن يرى المفسر معنى آخر، غير معنى الظاهر تحمله الآية الكريمة، ولكنه لا يظهر لكل إنسان وإنما يظهر لمن فتح الله قلبه، وأنوار بصيرته، وسلكه في ضمك عبادة الصالحين، الذين منحهم الله الفهم والإدراك، كما قال تعالى في قصة الخضر مع موسى عليه السلام **﴿فَوَجَدُوا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِّنْ**

عندنا، وعلمناه من لدنا علمًا )<sup>(١)</sup>.

وهذا النوع من العلم ليس من العلم (الكسيبي) الذي ينال بالبحث والمذاكرة وإنما هو من العلم (اللدني) أي الوهي الذي هو أثر التقى والاستقامة والصلاح كما قال تعالى ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيَعْلَمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup>.

آراء العلماء في التفسير الإشاري:

اختلف العلماء في التفسير الإشاري، وتباينت فيه آراؤهم، فمنهم من أجازه، ومنهم من منعه، ومنهم من عده من كمال الإيمان، ومحض العرفان ومنهم من اعتبره زيفاً وضلالاً، وانحرافاً عن دين الله تبارك وتعالى.

والواقع أن الموضوع دقيق، يحتاج إلى بصيرة ورؤى، وغوص إلى أعماق الحقيقة، ليظهر ما إذا كان الغرض من هذا النوع من التفسير هو اتباع الموى، والتلاعب في آيات الله كما فعل (الباطنية) فيكون ذلك زندة وإلحاداً أو الغرض منه الإشارة إلى أن كلام الله تعالى، لا يحيط به بشر، لأنَّ كلام خالق القوى والقدرات، وأنَّ لكلامه تعالى مفاهيم وأسراراً، ونكتاً ودقائق، وعجائب لا تنقضي، فيكون ذلك من محض العرفان وكمال الإيمان، كما قال ابن عباس رضي الله عنها: (إِنَّ الْقُرْآنَ ذُو شُجُونٍ وَفُنُونٍ، وَظُهُورٍ وَبُطُونٍ، لَا تُنْقَضِي عَجَابَهُ، وَلَا تُبْلِغُ غَايَتَهُ، فَمَنْ أَوْغَلَ فِيهِ بِرْفَقَنِيْ نَجَا، وَمَنْ أَوْغَلَ فِيهِ بَعْنَفِيْ هُوَيْ، أَخْبَارٌ وَأَمْثَالٌ، حَلَالٌ وَحَرَامٌ، وَنَاسِخٌ وَمَسْوِخٌ، حَكْمٌ وَمَتَشَابِهٌ، وَظَهِيرٌ وَبَطْنٌ، فَظُهُورُ النُّلَاوَةِ، وَبُطْنُهُ التَّأْوِيلِ، فَجَالُوا بِهِ الْعُلَمَاءُ، وَجَانَبُوا بِهِ السَّفَهَاءِ)<sup>(٣)</sup>.

أدلة المجيزين:

وقد استدل القائلون بجواز التفسير الإشاري بما رواه البخاري في صحيحه في باب التفسير، عند تفسير سورة (النصر) ونص الحديث.

(١) سورة الكهف، الآية: ٦٥.

(٢) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢.

(٣) أخرجه ابن أبي حاتم من طريق الصحاح. انظر: الإتقان، ج ٢ ص ١٨٥.

عن ابن عباس رضي الله عنه أنه قال :

كان عمر يدخلني مع أشياخ بدر، فكأن بعضهم وجد في نفسه، فقال: لم تدخل هذا معنا ولنا أبناء مثله؟ فقال: إنه من علمت؟ فدعاني ذات يوم فأدخلني معهم، قال: فما رأيت أنه دعاني إلا ليريهم، فقال عمر: ما تقولون في قول الله تعالى ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرٌ مِّنَ اللَّهِ وَالْفَتْحُ﴾<sup>(١)</sup>؟ فقال بعضهم: أميرنا بأن نحمد الله ونستغفر له، إذا نصرنا وفتح علينا، وسكت بعضهم فلم يقل شيئاً، فقال لي: أكذا تقول يا ابن عباس؟ قلت: لا، قال: فما تقول؟ قلت: هو أجل رسول الله ﷺ أعلم، فقال: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرٌ مِّنَ اللَّهِ وَالْفَتْحُ﴾ فذلك علامة أجلك ﴿فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْ إِنَّهُ كَانَ تَوَاباً﴾<sup>(٢)</sup>، فقال عمر: ما أعلم منها إلا ما تقول<sup>(٣)</sup>.

فهذا الفهم من ابن عباس لم يفهمه بقية الصحابة، وإنما فهمه عمر وفهمه ابن عباس، وهو من (التفسير الإشاري) الذي يفهمه الله من شاء من خلقه، ويطلع عليه بعض عباده، فالسورة الكريمة فيها (نعمي) للنبي عليه الصلاة والسلام وإشارة إلى دنو أجله. ومثل هذا ما ورد في الحديث الشريف أن النبي ﷺ خطب الناس يوماً، فقال في جلة خطبته: «إن الله خير عبداً بين الدنيا، وبين ما عنده فاختار ما عنده»، فبكى أبو بكر - وفي رواية فقال فديناك يا رسول الله بأبائنا وأمهاتنا - فعجبنا له ب بكى، فلما قبض رسول الله ﷺ علمنا أنه كان هو المخier، وكان أبو بكر أعلمنا<sup>(٤)</sup>.

فأبوبكر الصديق فهم (طريق الإشارة) ما لم يفهمه عامة الصحابة، وكان الأمر كما قال.

### طائفة من أقوال العلماء :

وأنا أنقل هنا طائفة من أقوال العلماء في التفسير الإشاري بإيجاز، سائلًا المولى أن

(١) سورة النصر، الآية: ١.

(٢) سورة النصر، الآية: ٣.

(٣) نقلًا عن جمع الغواند وأعذب الموارد ، ج ٢ ص ٢٨٥.

(٤) الحديث رواه البخاري والترمذى.

بلهمنا السداد والرشاد، وأن يجنبنا الخطأ والضلال، فمَّا أعقبها بكلمة لمحجة الإسلام الإمام (الغزالى) رحمه الله فهو مسك الختام، فأقول ومن الله أستمد العون:

### كلمة الزركشي في البرهان:

قال الزركشي في البرهان: «كلام الصوفية في تفسير القرآن، قيل إنه ليس بتفسير، وإنما هو معانٍ ومواجيد يجدونها عند التلاوة كقول بعضهم في قوله تعالى: ﴿قاتلوا الذين يلوئنكم من الكفار﴾<sup>(١)</sup> إن المراد «النفس»، يريدون أن علة الأمر بقتال من يلينا هي القرب، وأقرب شيء إلى الإنسان نفسه».

### كلمة النسفي والتفتازاني:

وقال النسفي في العقائد: «النصوص على ظواهرها، والعدول عنها إلى معانٍ يدعوها أهل الباطل إلحاداً».

وقال التفتازاني في شرحه على العقائد: «سميت الملاحدة باطنية لادعائهم أن النصوص ليست على ظاهرها، بل لها معانٌ لا يعرفها إلا المعلم، وقد صدّهم بذلك نفي الشريعة بالكملة، قال: وأما ما يذهب إليه بعض المحققين من أن النصوص على ظواهرها، ومع ذلك فيها إشارات خفية إلى دقائق تنكشف لأرباب السلوك، يمكن التوفيق بينها وبين الظواهر المرادة، فهو من كمال الإيمان، ومحض العرفان»<sup>(٢)</sup>. فأنت ترى أن النسفي أشار إلى (الباطنية) وبين أن طريقهم إلحاد في دين الله، والتفتازاني فصل البحث، وبوضوح الموضوع، فرداً على (الباطنية) ضلّاهم، وأقرّ بعض أرباب السلوك طريقهم في استنباط الدلائل، والإشارات الخفية، وجعلها من كمال المعرفة والإيمان.

ومن هنا يظهر لنا الفرق جلياً بين (التفسير الإشاري) الذي هو تفسير بعض العارفين بالله، وبين (التفسير الباطني) الذي هو تفسير الباطنية الملاحدة الذين يحرّفون معاني الكتاب العزيز.

(١) سورة التوبة، الآية: ١٢٣.

(٢) شرح العقائد النسفية للتفتازاني.

**فالأولون**: لا يمنعون إرادة الظاهر، بل يقولون إنه هو الأصل والأساس ويحضره عليه ويقولون: لا بد من معرفة الظاهر أولاً، إذ من ادعى فهم أسرار القرآن ولم يتحقق الظاهر، يكون كمن ادعى بلوغ سطح البيت قبل أن يلجه الباب.

**وأما الباطنية**: فإنهم يقولون: إن الظاهر غير مراد آصلاً، وإنما المراد الباطن وقد هم من وراء هذا الكلام، نفي الشريعة وإبطال الأحكام، وهذا بلا شك إلحاد في الدين، وقد قال الله تبارك وتعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُنْهَا دُونَ فِي آيَاتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا، أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِيَ أَمْنًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، أَعْمَلُوا مَا شَاءُوا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾<sup>(١)</sup>.

### كلام السيوطي في الاتقان:

والعلامة السيوطي ذكر في كتابه (الاتقان) عن ابن عطاء النص الآتي: «اعلم أن التفسير من هذه الطائفة (يعني التفسير الإشاري) لكلام الله وكلام رسوله بالمعاني العربية، ليس إحالة للظاهر عن ظاهره، ولكن ظاهر الآية مفهوم منه ما جاءت الآية له، ودللت عليه في عرف اللسان، ولم أفهم باطنها تفهم عند الآية والحديث، لمن فتح الله قلبه».

فلا يصدنك عن تلقي هذه المعاني منهم، أن يقول لك ذو جدل ومعارضة هذا إحالة لكلام الله وكلام رسوله ﷺ، فليس ذلك بحالته، وإنما يكون حالة لو قالوا: لا معنى للآية إلا هذا، وهم لم يقولوا ذلك، بل يقررون الظواهر على ظواهرها، مراداً بها موضوعاتها، ويفهمون عن الله ما ألمهم<sup>(٢)</sup>»

أقول: هذا كلام الإنضاج، فقد وضع الشيخ الحق في نصابه، وجمع بين النصوص الظاهرة، والمعاني الخفية الواردة، التي تشرق على قلب المزمون العارف بالله، كما كان الحال مع الصديق وعمر، ولا عجب فالله تعالى يعطي الحكمة من يشاء، ويضع الفهم

(١) سورة فصلت، الآية: ٤٠.

(٢) انظر: الاتقان، ج ٢ ص ١٨٥.

فيمن أراد ، وهذا هو القرآن الكريم يخبرنا عن (داود وسليمان) في أمر عرض عليهما فحكم كل واحد منها بحكم يخالف الآخر فيقول : **﴿فَفَهَمْنَا هَا سَلِيمَانٌ وَكَلَّا آتَيْنَا حُكْمًا وَعَلِمَ﴾**<sup>(١)</sup>.

معنى الحديث الوارد في التفسير الإشاري :

ويجدر بنا هنا أن نبين معنى الحديث الوارد في التفسير الإشاري ، في بيان معنى ظهر الآية وبطئها ، وحد الحرف ، ومطلع الحد .. الخ. لئلا يتزده الملاحدة الباطنية حجة لهم في دعواهم الباطلة ، في تفسير كلام الله تعالى على طريقتهم الباطنية ، وتلادعهم في النصوص الكريمة حسب الأهواء .

روى الفريابي بسنده عن الحسن عن النبي ﷺ أنه قال : « لكل آية ظهر وبطء ، ولكل حرف حد ، ولكل حد مطلع ».

وروى الطبراني عن ابن مسعود موقوفاً : « إن هذا القرآن ليس منه حرف إلا له حد ، ولكل حد مطلع ».

وقد ذكر العلامة السيوطي بعض الوجوه في تأويل الحديث الشريف في معنى (الظاهر والباطن) ونحن نذكر أقرب هذه الأوجه إلى الصواب :

الوجه الأول : أن المراد بالظاهر لفظها ، وبالباطن تأويلها .

الوجه الثاني : أن المراد بالظاهر ، ما ظهر من معانٍ لها لأهل العلم بالظاهر ، وبطئها ما تضمنته من الأسرار ، التي أطلع الله عليها أرباب الحقائق .

الوجه الثالث : أن القصص التي قصتها الله تعالى عن الأمم الماضية ، وما عاقبهم به ، ظاهراها الإخبار بهلاك الأولين ، وباطئها وعظ الآخرين ، وتحذيرهم أن يفعلوا ك فعلهم ، فيحل بهم مثل ما حل بهم ، قال السيوطي : وهذا الوجه أشبهها بالصواب<sup>(٢)</sup>

(١) سورة الإنتصار ، الآية : ٨٩.

(٢) عن الإنستان ج ٢ ص ١٨٤ بتصريف .

وأما المراد (بالحذف) فهو أحكام الحلال والحرام ، والمراد . (بالمطلع) الوعد والوعيد ويؤيده حديث ابن عباس السابق (إن القرآن ذو شجون وفنون) الحديث وقد مرّ معك ذكره .

### شروط قبول التفسير الإشاري :

والتفسير الإشاري لا يكون مقبولاً إلا إذا توفرت فيه الشروط الآتية:

أولاً : غياب الثنافي مع المعنى الظاهر في النظم الكرم .

ثانياً : عدم ادعاء أنه المراد وحده دون الظاهر .

ثالثاً : إلا يكون التأويل بعيداً سخيفاً لا يحتمله اللفظ ، كتفسير الباطنية قوله تعالى:

﴿ورث سليمان داود﴾<sup>(١)</sup> أي أن الإمام علياً ورث النبي في علمه .

رابعاً: إلا يكون له معارض شرعي أو عقلي .

خامساً: إلا يكون فيه تشويش على أفهام الناس .

وبدون هذه الشروط لا يقبل التفسير الإشاري ، ويكون عند ذلك من قبيل التفسير

بالموى والرأي المنهي عنه والله الموفق والمادي إلى سواء السبيل .

### كلمة قيمة للشيخ الزرقاني :

ونسوق هنا كلمة قيمة للشيخ محمد عبد العظيم الزرقاني حول التفسير الإشاري ، فيها حكمة بالغة . ونصيحة صادقة ، لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد . قال رحمة الله :

« ولعلك تلاحظ معي أن بعض الناس قد فتنوا بالإقبال على دراسة تلك الإشارات والخواطر ، فدخل في روعهم أنَّ الكتاب والسنة ، بل والإسلام كله ما هي إلا سوانح وواردات ، على هذا النحو من التأويلات والتوجيهات وزعموا أنَّ الأمر ما هو إلا تخيلات ، وأنَّ المطلوب منهم هو الشطح مع الخيال أينما شطح ، فلم يتقيدوا بتكاليف

(١) سورة النمل ، الآية: ١٦ .

الشريعة، ولم يحترموا قوانين اللغة العربية، في فهم أبلغ النصوص العربية، كتاب الله وسنة رسوله.

والأدهى من ذلك أنهم يتخلون للناس، أنهم هم أهل الحقيقة الذين أدر كوا الغاية، واتصلوا بالله اتصالاً أسقط عنهم التكليف، وسا بهم عن حضيض الأخذ بالأسباب، ما داموا في زعمهم مع رب الأرباب، وهذا - لعمر الله - هو المصاب العظيم، الذي عمل له الباطنية كيما يهدمو الشريع من أصوله، ويأتوا ببنيانه من قواعده.

فواجب النصح لإخواننا المسلمين يقتضينا أن نحذرهم الوقوع في هذه الشباك، ونشير عليهم أن ينفضوا أيديهم من أمثال تلك التفاسير الإشارية الملتوية، لأنها كلها أذواق ومواجيد خارجة عن حدود الضبط والتقييد، وكثيراً ما يختلط فيها الخيال بالحقيقة، والحق بالباطل، فالآخرى بالفقط العاقل أن ينأى بنفسه عن هذه المزالق، وأن يفرّ بيته من هذه الشبهات، وأمامه في الكتاب والسنة، وشرحها على قوانين الشريعة واللغة، رياض وجنات «أتستبدلونَ الذِي هُوَ أَدْنَى بِالذِي هُوَ خَيْرٌ»<sup>(١)</sup>.

### كلمة حجة الإسلام الغزالي:

ويقول حجة الإسلام الغزالي رحمه الله في كتابه (إحياء علوم الدين) في فصل الذكر والتذكرة ما نصه:

«وأما الشطح فمعنى به ضئفين من الكلام أحدهما بعض الصوفية:

أحدها: الدعاوى الطويلة العريضة في العشق مع الله تعالى، والوصال المغنى عن الأعمال الظاهرة، حتى ينتهي قوم إلى دعوى الاتحاد، وارتفاع الحجاب، والمشاهدة بالرؤبة، والمشافهة بالخطاب، فيقولون: قيل لنا كذا وقلنا كذا، ويتشبهون فيه بالحسين (الحلاج) الذي صلب لأجل إطلاقه كلمات من هذا الجنس، ويستشهدون بقوله: «أنا الحق» وهذا فن من الكلام عظيم ضرره على العوام، حتى من نطق بشيء منه فقتله أفضل في دين الله من إحياء عشرة.

---

(١) سورة البقرة، الآية: ٦١. انظر مناهل المرفان، ج ١ ص ٥٥٨.

**الثاني:** كلمات غير مفهومة، لما ظواهر رائقة، وفيها عبارات هائلة وليس وراءها طائل، ولا فائدة لهذا الجنس من الكلام إلا أنه يشوش القلوب ويدهش العقول ويغيير الأذهان، وقد قال ابن مسعود رضي الله عنه «ما حذث أحد قوماً بمحدث لا يفهونه إلا كأن فتنة عليهم»<sup>(١)</sup>.

وقال علي كرم الله وجهه: «كلموا الناس بما يعرفون أتريدون أن يكذب الله ورسوله»<sup>(٢)</sup>.

### أمثلة على التأويل الإشاري الفاسد:

ثم قال طيب الله ثراه: «وأما الطاعات فيدخلها ما ذكرناه من الشطح، وأمر آخر يخصها وهو: صرف ألفاظ الشرع عن ظواهرها المفهومة، إلى أمور باطنية لا يسبق منها إلى الأفهام فائدة، فهذا أيضاً حرام وضرره عظيم. ومن أمثلة تأويل أهل الطامات، قول بعضهم في تأويل قوله تعالى ﴿إذْهَبْ إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغِي﴾<sup>(٣)</sup> إنه إشارة إلى قلبه، وقال هو المراد بفرعون، وهو الطاغي على كل انسان. وفي قوله تعالى ﴿وَأَنَّ أَنْقَ عَصَاك﴾<sup>(٤)</sup> أي كل ما يتوكأ عليه ويعتمده مما سوى الله عز وجل فينبغي أن يلقيه.

وفي قوله ﷺ: «تسحروا فإن في السحور بركة، فسروا السحور بأنه الاستغفار في الأسحار وأمثال ذلك حتى ليحرفون القرآن من أوله إلى آخره عن ظاهره وعن تفسيره المنقول عن ابن عباس وسائر العلماء، وبعض هذه التأويلات يعلم بطلانها قطعاً، كتنزيل فرعون على القلب، فإن فرعون شخص محسوس تواتر إلينا النقل بوجوده، وبعضها يعلم بطلانه بغالب الظن، وكل ذلك حرام وضلاله، وإفساد للدين على الخلق.

(١) روي في مقدمة صحيح مسلم موافقاً على ابن مسعود.

(٢) رواه البخاري موافقاً على علي.

(٣) سورة طه، الآية: ٢٤.

(٤) سورة القصص، الآية: ٣١.

ومن يستجيز من أهل الطامات مثل هذه التأويلات، مع علمه بأنها غير مراده بالألفاظ، يضاهي من يستجيز الاختراع والوضع (الكذب) على رسول الله ﷺ كمن يضع في كل مسألة يراها، حديثاً عن النبي ﷺ فذاك ظلم وضلالة، ودخول في الوعيد « من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار » .. بل الشر في تأويل هذه الألفاظ أطم وأعظم، لأنه مبطل للثقة بالألفاظ، وقاطع طريق الاستفادة والفهم من القرآن بالكلية <sup>(١)</sup> .. انتهى كلام الغزالي.

### خلاصة البحث:

وما تقدم يتبيّن لنا أن التفسير الإشاري له ما يؤيده من الشرع، ولكنه قد دخلت عليه بعض التأويلات الفاسدة، وسلك فيه بعض الناس سلوك الباطنية ولم يراعوا الشروط التي وضعها العلماء، وأخذوا يخبطون فيه خبط عشواء، بل أصبح كل من هب ودب، يتطاول على كتاب الله تعالى، فيتأنّله حسب ما يميله عليه الموى، أو يسوّس له به الشيطان، ويزعم أنه من التفسير الإشاري مع أنه سفامة وضلاله وجهالة، لأنّه غير عريف لكتاب الله، وسلوك لسلوك الباطنية الملاحدة وهو إن لم يكن تحريفاً لألفاظه فإنه تحريف لمعانيه. ولقد سمعت من يستشهد بالآية الكريمة « قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون » <sup>(٢)</sup> على ضرورة ملازمة المريد لذكر الله تعالى بلفظ (الله) فجعل هذه اللفظة مقول القول: أي (قل: الله) وما درى هذا الجاهل الغبي أن هذه جلة حذف منها الخبر ، والتقدير : (الله أنزله) بدليل سياق الآية الكريمة « وما قدروا الله حق قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شيء ، قل من أنزل الكتاب الذي جاء به موسى .. » إلى قوله: « قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون » وأمثال هذا التخليط كثير . فلا ينبغي لعلماء المسلمين أن يسمحوا لأمثال هؤلاء الجهلة ، بالتطاول على كتاب الله ، وبتفسيره بما يخالف الظاهر ، ويجاوّي الحق والصواب ، زعماً منهم أنه من نوع (التفسير الإشاري) فالتفسير له حدود وشروط ، وليس لكل انسان أن يقول فيه

(١) الإحياء للغزالي باختصار .

(٢) سورة الأنعام ، الآية: ٩١ .

برأيه، أو يعبث في نصوصه بفهمه العليل، ولقد صدق شيخ الإسلام (ابن تيمية) حين قال: «نصف طبيب يفسد الأبدان، ونصف عالم يفسد الأديان» والله يقول الحق وهو يهدى السبيل.

### (غرائب التفسير)

ذكر العلامة (السيوطى) في كتابه الاتقان، نقلًا عن الكرماني أنه ألق كتاباً في مجلدين سماه (العجبات والغرائب) ضمته أقوالاً منكرة في التفسير، لا يجوز قولها ولا الاعتماد عليها، لأنها من أقوال أهل الضلال، وإنما ذكرها للتحذير منها، وقال: إنما أردت بذكرها أن يعلم الناس أنَّ فيمن يدعى العلم حقى. ونحن ننقل طرفاً منها، وننقل بعض أقوال أخرى عن الباطنية حتى يحذر المسلمون من أمثال هذه الأباطيل، التي دخلت على الأمة الإسلامية بسبب التعصب الأعمى واتباع الأهواء.

أمثلة على هذه الغرائب.

أولاً: في قوله تعالى ﴿حمس﴾<sup>(١)</sup> قالوا: الحاء حرب علي ومعاوية، والميم ولاية بنى مروان، والعين ولاية العباسين، والسين ولاية السفيانيين، والقاف القدوة بالمهدي، إلى غير ما هنالك من الضلال.

ثانياً: قوله تعالى ﴿ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب﴾<sup>(٢)</sup> قالوا: القصاص المراد به قصاص القرآن، وهو باطل لغة وشرعًا، وقول لا يقول به إلا الجهلاء.

ثالثاً: قوله تعالى ﴿ولكن ليطمئن قلبي﴾<sup>(٣)</sup> قالوا: إن إبراهيم كان له صديق وصفه بأنه قلبه، وفتروه بمعنى ولكن ليسكن صديقي وهذا بعيد جدًا.

(١) سورة الشورى، الآية: ١.

(٢) سورة البقرة، الآية: ١٧٩.

(٣) سورة البقرة، الآية: ٢٦٠.

رابعاً: قوله تعالى ﴿رَبُّنَا وَلَا تُحْمِلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ﴾<sup>(١)</sup> قالوا: إنه الحب والعشق، ففسروا مala طاقة للإنسان به بهذا التفسير الباطل، وهذا حكاية الكواشى في تفسيره.

خامساً: قوله تعالى ﴿وَمَنْ شَرٌّ غَاسِقٌ إِذَا وَقَبَ﴾<sup>(٢)</sup> قالوا: إنه الذكر إذا انتصب، وهذا بلا شك - جرأة غريبة، وواقحة شنيعة لا تصدر إلا من سفيه أحق.

سادساً: قوله تعالى ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ﴾<sup>(٣)</sup> قالوا: المراد بالشجر الأخضر (إبراهيم) وناراً أي نوراً (محمد) ﷺ، فإذاً لم يتم منه تقادرون أي تقتبسون الدين<sup>(٤)</sup>. وهذا التفسير من الغرائب لا تدل عليه اللغة، وهو تأويل باطل لنصوص القرآن، وإن كان سبكه جيلاً وعباراته لطيفة.

### نماذج عن تفسير الشيعة:

الشيعة هم فرق عديدة، أسرفوا في حب الإمام (علي) كرم الله وجهه، فمنهم من أغرق في نفس التشيع حتى كفر، وعلى رأس هؤلاء، (أبن سباء) اليهودي الخبيث الذي ما اعتنق الإسلام إلا بقصد الكيد له، والدس فيه، ومنهم من يعتقد بأن الأمين جبريل قد تاه وأخطأ في النزول، وأنه كان سينزل بالرسالة على (علي) فأخطأ ونزل على (محمد) وهؤلاء كانوا دائمًا في حرب وخصومة مع المسلمين، حتى ورد أن علياً نفسه شن الغارة عليهم وحاربهم وطاردهم على كفرهم وضلائهم.

ومنهم أناس معتدلون، لم يسقطوا في هاوية الكفر، وإنما خالفوا أهل السنة والجماعة، واعتقدوا بأفضلية (علي) على جميع الصحابة وأنه أفضل من أبي بكر وعمر وعثمان، وباحتقيته بالخلافة لأنه من آل البيت، واعتقدوا بأن الخلفاء الثلاثة قد سلبا

(١) سورة البقرة، الآية: ٢٨٦.

(٢) سورة الفلق، الآية: ٣.

(٣) سورة يس، الآية: ٨٠.

(٤) الإتقان، ج ٢ ص ١٨٦ بتصرف

عليها حقّه في توليهم الخلافة، ومنهم من يفضل علياً فقط، ومنهم من لا يكتفي بذلك بل يشتم (الشیخین) أبا بکر وعمر، ويعتقد فيهم الضلال والعياذ بالله، مع أنَّ الله تعالى أثني عليها في آيات عديدة وجعلهم من خاصة أصحاب نبیه الکرم عليه أفضليّة الصلاة والسلام، وسنعرض إلى نماذج من تأویلات (الاثنی عشرية) والشیعه (السینیة) في كتاب الله الکرم.

### من تفسيرات الشیعه (الاثنی عشرية):

- ١ - **﴿مَلِيقُوا تَفَتَّهُمْ﴾**<sup>(١)</sup> فستروه بلقاء الإمام علي رضوان الله عنه.
- ٢ - **﴿يَوْمَ تَرْجَفُ الرَّاجِفَةُ تَبْعَهَا الرَّادِفَةُ﴾**<sup>(٢)</sup> الراجفة الحسين، والرادفة أبوه علي كرم الله وجهه.
- ٣ - **﴿إِنَّمَا وَلِكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾**<sup>(٣)</sup> يعني بالذين آمنوا الأئمة الاثنی عشرية.
- ٤ - **﴿لَا تَتَحَذَّدُوا إِلَيْنَاهُنَّ اثْنَيْنِ﴾**<sup>(٤)</sup> أي لا تخذدا إمامين إنما هو إمام واحد.
- ٥ - **﴿وَأَشَرَّقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا﴾**<sup>(٥)</sup> أي أشرقت بنور الإمام رضي الله عنه
- ٦ - **﴿كَمْلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَرْمَادٌ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ﴾**<sup>(٦)</sup> الآية، فستروها بأنَّ من لم يقرَّ بولاية علي عليه السلام بطل عمله، وأصبح كالرماد الذي تحمله الريح فتدروه.

(١) سورة الحج، الآية: ٢٩.

(٢) سورة النازعات، الآية: ٦.

(٣) سورة المائدۃ، الآية: ٥٥.

(٤) سورة التحل، الآية: ٥١.

(٥) سورة الزمر، الآية: ٦٩.

(٦) سورة إبراهيم، الآية: ١٨.

٧ - ﴿يَا لَيْتَنِي كُنْتُ تَرَاباً﴾<sup>(١)</sup> أي من شيعة (أي تراب) ، هي كنية على رضي الله عنه:

### من تفسيرات الشيعة :

١ - السبيئة من الشيعة، وهم يزعمون أنَّ علياً كرم الله وجهه في السحاب، ويفسرون الرعد بأنه صوت عليٍّ، والبرق لمعان سوطه أو تبسمه وإذا سمع أحدهم صوت الرعد يقول: عليك السلام يا أمير المؤمنين.

٢ - ومن مزاعهم أنهم يعتقدون بأنَّ مُحَمَّداً عليه السلام سيرجع إلى الحياة الدنيا ويستدلون بقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِرَادِكَ إِلَى مَعَادٍ﴾<sup>(٢)</sup> أي سيرجعلك إلى الدنيا .

٣ - وفي آية الأمانة ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَبَالِ فَأَبَيَّنَ أَنْ يَحْمِلُنَا وَأَشْفَقُنَا مِنْهَا وَخَمَلَنَا إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا﴾<sup>(٣)</sup> يزعمون أنَّ الظلوم الجهول هو (أبو بكر).

٤ - وفي قوله تعالى: ﴿كَمِثْلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانَ اكْفُرْ﴾<sup>(٤)</sup> يفسرون الشيطان بأنه عمر<sup>(٥)</sup>

ومن تفاسير الشيعة كتاب يسمى (مرأة الأنوار ومشكاة الأسرار) وهو مطبوع. مؤلفه يدعى المولى (الكارلاني) من النجف. وهذا التفسير مشتمل على تأويلات تشبه تأويلات الباطنية ، فالأرض يفسرها بالدين ، وبالآئمة عليهم السلام ، وبالشيعة ، وبالقلوب التي هي محل العلم وقراره ، وبأخبار الأمم الماضية .. الخ.

(١) سورة النسا ، الآية: ٤٠.

(٢) سورة القصص ، الآية: ٨٥.

(٣) سورة الأحزاب ، الآية: ٧٢.

(٤) سورة الحشر ، الآية: ١٦.

(٥) انظر كتاب الوشيعة في نقد عقائد الشيعة ص ٦٥ ، والفرق بين الفرق، للبغدادي.

فيقول في قوله تعالى «أَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً»<sup>(١)</sup> المراد دين الله وكتاب الله. ويقول في قوله تعالى: «أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ»<sup>(٢)</sup> المراد أولم ينظروا في القرآن الخ.

فأنت ترى أنه قد حل للفظ الذي لا يجهله أحد، على معانٍ غريبة من غير دليل، وما حله على ذلك إلا مركب الموى، والتعصب الأعمى لمذهبة، وذلك لا شك ضلال لا يقل عن ضلال الباطنية ولا البهائية «وَمَنْ يَضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِي»<sup>(٣)</sup>.

### تفسيرات الباطنية:

الباطنية ترم لا يقبلون الأخذ بظاهر القرآن، وإنما يقولون: إن القرآن له (ظاهر وباطن) ويعتقدون بأن المراد منه (الباطن) دون الظاهر، ويستدللون بقوله تعالى «فَضُرِبَتِ بَيْنَهُمْ بَسُورٍ لَهُ بَابٌ، بَاطِنَهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ، وَظَاهِرُهُ مِنْ قَبْلِهِ الْعَذَابُ»<sup>(٤)</sup>.

وهم فرق متعددة نذكر أهمها:

- ١ - الإسماعيلية: نسبة إلى (إسماعيل) أكبر أولاد جعفر الصادق وكانوا يعتقدون فيه الإمامة.
- ٢ - القرامطة: نسبة إلى (قرمط) إحدى قرى واسط، وقد تزعمهم رجل منها اسمه (حدان).
- ٣ - السبعية: نسبة إلى (السبعة) لأنهم يعتقدون أن في كل سبعة منهم إماماً يقتدي به.

(١) سورة النساء، الآية: ٩٧.

(٢) سورة محمد، الآية: ١٠.

(٣) سورة الرعد، الآية: ٣٣. نقلأً عن كتاب مناهل العرفان ج ١ ص ٥٤٥.

(٤) سورة الحديد، الآية: ١٣.

٤ - الحرميَّة: نسبة إلى (الحرمة) وذلك لأن هؤلاء يستبيحون الحرمات والفواحش<sup>(١)</sup>.

### نماذج عن تفسير الباطنية:

- ١ - قوله تعالى ﴿لِتَرْكِبُنَ طَبِيقاً عَنْ طَبِيقٍ﴾<sup>(٢)</sup> قالوا: إنه إشارة إلى الغدر بالأوصياء بعد الأنبياء، أي لسلكن سبيل من قبلكم بالغدر في الأئمة بعد الأنبياء.
- ٢ - قوله تعالى ﴿قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَتَتِ بِقُرْآنٍ غَيْرِ هَذَا أَوْ بِدَلْهِ﴾<sup>(٣)</sup> يفسرونـه (أو بدلهـ) أي بدلـ علىـ، ومعلومـ أنـ علىـ لمـ يسبقـ لهـ ذكرـ.
- ٣ - قوله تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفَرًا لِمَ يَكُنَ اللَّهُ لِيغُفرُ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيهِمْ سِبِيلًا﴾<sup>(٤)</sup> قالوا: إن هذه الآية نزلت في أبي بكر وعمر وعثمان، آمنوا بالنبي أولاً، ثم كفروا حيث عرضت عليهم ولایة عليـ، ثم آمنوا بالبيعة لعليـ، ثم كفروا بعد النبيـ، ثم ازدادوا كفراً بأخذـ البيعة من كلـ الأمة<sup>(٥)</sup>.
- ٤ - قوله تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذَبَّحُوا بِقَرْبَةَ﴾<sup>(٦)</sup> قالوا: المراد بالبقرة (عائشةـ) والمراد (اضربوهـ ببعضهاـ) طلحةـ والزبيرـ.

- ٥ - قوله تعالى ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ﴾<sup>(٧)</sup> قالوا: المراد بهـما أبوـ بـكرـ وـعـمرـ، قاتلـهمـ اللهـ آـنـىـ يـؤـفـكـونـ. وبـاختـصارـ فـمـذـهـبـ الـبـاطـنـيـةـ وـبـاءـ وـضـلـالـ، اـنـتـقـلـ إـلـيـهـمـ مـنـ المـجـوسـ، وـهـمـ يـؤـولـونـ (الـجـنـابـةـ) يـافـشـاءـ السـترـ، وـيـؤـولـونـ (الـفـسـلـ) بـتـجـديـدـ الـعـهـدـ، وـ

(١) انظر كتاب الفرق بين الفرق للبغدادي.

(٢) سورة الإنشقاق، الآية: ١٩.

(٣) سورة يونس، الآية: ١٥.

(٤) سورة النساء، ١٣٧.

(٥) انظر: الوسيعة في نقد عقائد الشيعة ص ٦٥.

(٦) سورة البقرة، الآية: ٦٧.

(٧) سورة المائدـةـ، الآيةـ: ٩٠.

(التييم) بالأخذ عن المأذون، و (الصوم) بالإمساك عن كشف السر، إل آخر ما لديهم من ضلالات ونحاسات. وهذه التأويلات الفاسدة، من أشد وأنكى ما يصاب به الإسلام والمسلمون، لأنها تؤدي إلى نقض بنيان الشريعة حجراً حجراً، وتجعل القرآن ألعوبة بين أيدي هؤلاء الأنعام، ومن فضل الله أن كتبهم لم تظهر إلى الرجود، وأنهم يخفون هذا في أنفسهم، وينتفتون به بين كل حين وآخر، وهم إلى الزوال والفناء إن شاء الله، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.



## أشهر كتب التفسير.

(بالرواية والدراءة والاشارة)

مع تعریف موجز عن أصحابها  
أشهر كتب التفسير بالتأثير

| الرقم | اسم الكتاب                                 | اسم المؤلف                | تاريخ الوفاة | الشهرة          |
|-------|--------------------------------------------|---------------------------|--------------|-----------------|
| ١     | جامع البيان في تفسير القرآن                | محمد بن جرير الطبرى       | ٢٣٠ هـ       | تفسير الطبرى    |
| ٢     | بحر العلوم                                 | نصر بن محمد السمرقندى     | ٣٧٣ هـ       | تفسير السمرقندى |
| ٣     | الكشف والبيان                              | أحمد بن إبراهيم           | ٤٢٧ هـ       | تفسير الثعلبى   |
| ٤     | معالم التنزيل                              | الحسين بن مسعود البغوى    | ٥١٠ هـ       | تفسير البغوى    |
| ٥     | المحرر الوجيز في عبد الحق بن المحرر الوجيز | عبد الحق بن المحرر الوجيز | ٥٤٦ هـ       | تفسير ابن عطية  |
| ٦     | تفسير الكتاب العزيز غالب الأندلسى          | اسعاعيل بن عمر            | ٧٧٤ هـ       | تفسير ابن كثير  |
| ٧     | الجواهر الحسان في تفسير القرآن             | محمد الثعالبى             | ٨٧٦ هـ       | تفسير الجوامر   |

## التعريف بكتب التفسير بالتأثر

### ١ - تفسير ابن جرير:

مؤلفه هو ابن جرير الطبرى، وكتبه (أبو جعفر) ولد سنة ٢٢٤ هـ وتوفي سنة ٣١٠ هـ، وكتابه من أجل التفاسير بالتأثر، وأصحها وأجمعها لأقوال الصحابة والتابعين، ويعتبر المرجع الأول للمفسرين، قال النووي: «كتاب ابن جرير في التفسير لم يصنف أحداً مثله».

### مزايا هذا التفسير:

- ١ - اعتماده على المأثور من أقوال النبي ﷺ والصحابة والتابعين.
- ٢ - عرضه للأسانيد وللأقوال المروية وترجيحه للروايات.
- ٣ - إحاطته بالناسخ والمنسوخ من الآيات ومعرفته لطرق الرواية صحيحها وسقيمها.
- ٤ - ذكره لوجوه الأعراب، واستنباط الأحكام الشرعية من الآيات الكريمة.  
وأخيراً فهو كتاب عظيم جليل، حافل بالروائع، إلا أنه أحياناً أخباراً بأسانيد غير صحيحة، ثم لا ينبع على عدم صحتها، كما أنه يسوق بعض أخبار هي من (الروايات الإسرائلية) وتفسيره مطبوع منتشر في الأقطار وهو عمدة لأكثر المفسرين.

### ٢ - تفسير السمرقندى:

مؤلفه نصر بن محمد السمرقندى، وكتبه (أبو الليث توفي سنة ٣٧٣ هـ) وكتابه يسمى (بحر العلوم) وهو تفسير بالتأثر، يذكر فيه كثيراً من أقوال الصحابة والتابعين، غير أنه لا يذكر الأسانيد، وهو مخطوط في مجلدين، وتوجد نسخة منه في مكتبة الأزهر.

### ٣ - تفسير الثعلبي:

مؤلف هذا التفسير هو أحد بن إبراهيم الثعلبي النيسابوري، المقرئ، المفسر، كنيته (أبو اسحق) وقد توفي سنة ٤٢٧ هـ أما ولادته فليس معرفة على وجه الضبط، وكتابه يسمى (الكشف والبيان عن تفسير القرآن).

يفسر القرآن بما ورد عن السلف، مع اختصاره للأسانيد، اكتفاءً بذكرها في مقدمة الكتاب، ويتوسع في الأبحاث النحوية والفقهية، وهو مولع بالقصص والأخبار، ولهذا فإننا نجد في تفسيره قصصاً إسرائيلية نهاية في الغرابة، بل منها ما هو باطل قطعاً.

يقول ابن تيمية عنه: «الثعلبي في نفسه فيه خير ودين، ولكنه حاطب ليل»<sup>(١)</sup>. وتفسيره مخطوط غير كامل ينتهي إلى آخر سورة الفرقان وهو موجود بمكتبة الأزهر، وبباقي الكتاب مفقود.

### ٤ - تفسير البغوي:

مؤلف هذا التفسير هو الحسين بن مسعود الفراء البغوي، الفقيه، المفسر المحدث الملقب بحبي السنة، كنيته (أبو محمد) توفي سنة ٥١٠ بعد أن جاوز الثمانين من العمر، وكان إماماً جليلًا، ورعاً زاهداً، جامعاً بين العلم والعمل، وقد عدَّه السبكي من أعلام علماء الشافعية

وقال ابن تيمية في مقدمته في أصول التفسير: «والبغوي في تفسيره مختصر من الثعلبي، ولكنه ضان تفسيره عن الأحاديث الموضوعة، والأراء المبدعة»<sup>(٢)</sup>.

وقد طبع هذا التفسير مع تفسير ابن كثير. كما طبع مع تفسير الخازن. وتفسيره هذا فيه بعض القصص الإسرائيلية، ولكنه في جملته أحسن وأسلم من كثير من كتب التفسير بالتأثر.

(١) انظر: أصول التفسير لابن تيمية ص ١٩.

(٢) أصول التفسير لابن تيمية، ص ١٩.

## ٥ - تفسير ابن عطية :

مؤلف هذا التفسير هو عبد الحق بن غالب بن عطية، الأندلسي، المغربي، الغرناطي، وكتبه (أبو محمد) ولد سنة ٤٨١ هـ وتوفي سنة ٥٤٦ هـ.

كان نحوياً لغويًا، أديباً شاعراً، على غاية من الذكاء والدهاء، وقد تولى القضاة بالأندلس في العصور الذهبية للإسلام، وتفسيره يسمى (المحرز الوجيز في تفسير الكتاب العزيز) وقد جمع فيه مؤلفه الأقوال التي ذكرها علماء (التفسير بالتأثر) وتحري ما هو أقرب إلى الصحة منها.

وابن تيمية في فتاواه يعقد مقارنة بين تفسير (ابن عطية) وتفسير (الزمخشري) فيقول: «وتفسير ابن عطية خير من تفسير الزمخشري، وأصح نقلًا وبعثًا وأبعد عن البدع، وأن اشتمل على بعضها، بل هو خير منه بكثير، بل لعله أرجح هذه التفاسير»<sup>(١)</sup>.

وهذا الكتاب على شهرته الواسعة، ومزاياه الفريدة، لا يزال مخطوطاً إلى اليوم، وهو يقع في عشر مجلدات كبيرة، ولعل الله يوفق من يخرج لنا هذا الكنز الثمين، ويطبعه ليعم به نفعه.

## ٦ - تفسير ابن كثير :

مؤلف هذا التفسير هو الحافظ عماد الدين (اسعيل بن عمرو بن كثير) القرشي الدمشقي كتبته (أبو الغداء) ولد سنة ٧٠٠ هـ وتوفي سنة ٧٧٤ هـ.

كان ابن كثير رحمه الله جيلاً شامخاً، وبحراً ذاخراً في جميع العلوم وخاصة في التاريخ والحديث والتفسير، وكان إماماً جليلًا متفتناً في أسلوب الكتابة والتأليف، قال الذهبي عنه:

«الإمام المفتى، المحدث البارع، فقيه متفنن، محدث متقن، مفسر نقال، وله تضانيف مفيدة».

(١) فتاوى ابن تيمية، ج ٢ ص ١٤٢.

وتفصيله هذا يسمى (تفسير القرآن العظيم) وهو من أشهر ما دون في التفسير بالتأثر، ويعتبر الكتاب الثاني بعد كتاب الطبرى، أعني فيه مؤلفه بالرواية عن مفسرى السلف، فروى الأحاديث والآثار مسندة إلى أصحابها وتكلم عن بعضها بالجرح والتعديل، ورد ما كان منها منكراً أو غير صحيح وهكذا يعتبر تفصيله من أحسن ما كتب في التفسير بالتأثر. وطريقته في التفسير أنه يذكر الآية، ثم يفسرها بعبارة سهلة موجزة، ويأتي لها بشواهد من آيات أخرى، ويقارن بين هذه الآيات حتى يتبين المعنى ويظهر المراد، وهو شديد العناية بهذا النوع من التفسير، الذي يسمونه (تفسير القرآن بالقرآن).

وأنا أنقل طرفاً مما جاء في مقدمة تفسيره، يقول طيب الله ثراه:

فإن قال قائل فما أحسن طرق التفسير؟ فالجواب: أن أصح الطريق في ذلك أن يفسر القرآن بالقرآن، فما أجمل في مكان فإنه قد بسط في موضع آخر، فإن أعياك ذلك فعليك بالسنة فإنها شارحة للقرآن وموضحة له، بل قد قال الإمام الشافعى رحمه الله تعالى: كل ما حكم به رسول الله ﷺ فهو مما فهمه من القرآن، قال الله تعالى ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتُحْكِمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ﴾<sup>(١)</sup> وقال ﷺ: «لا وإنني أوتيت القرآن ومثله معه»<sup>(٢)</sup>.

وما يمتاز به (ابن كثير) أنه ينتبه إلى ما في التفسير بالتأثر من منكرات الإسرائييليات ويعذر منها، وعلى الجملة فعلم ابن كثير يتجلب بوضوح لمن يقرأ تفسيره وتاريخه، وما من خير ما ألف، ومن أفضل ما كتب، وتفصيله هذه من أصح التفاصير بالتأثر إن لم يكن أصحها جيئاً.

## ٤ - تفسير الجواهر:

مؤلف هذا التفسير هو الإمام الجليل عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الشعالي،

(١) سورة النساء، الآية: ١٠٥.

(٢) انظر: تفسير ابن كثير، ج ١ ص ٣.

الجزائري المغربي المتوفى سنة ٨٧٦ هـ وتفسيره هذا من التفسير بالتأثر نقل فيه أقوال السلف الصالح، وميز بين الصحيح والضعيف، وتفسيره هذا مطبوع.

## ٨ - تفسير السيوطي :

مؤلف هذا التفسير هو الإمام الحجة الثقة جلال الدين السيوطي، صاحب المؤلفات الشهيرة المولود سنة ٧٤٩ المتوفى سنة ٩١١ هـ وتفسيره هو المسما (الدر المنثور في التفسير بالتأثر) قال في مقدمته: إنه لخصه من كتاب ترجمان القرآن، وهو التفسير المسند إلى رسول الله ﷺ وهو مطبوع بمصر، وقد ذكر في كتابه الإتقان: أنه شرع في تفسير جامع لما يحتاج إليه من التفاسير المنقوله، والأقوال المعقوله، والاستنباط والإشارات والأعاريب واللغات، ونكت البلاغة ومحاسن البديع وسماته (جمع البحرين ومطلع البدرين) وهو غير هذا التفسير المسما بالدر، وقد احصيت مؤلفاته فبلغت قرابة من خمس مائة. رحمه الله تعالى على ما قدم في سبيل خدمة العالم والدين.

## أشهر كتب التفسير بالدرية (بالرأي)

| الرقم | اسم الكتاب                    | التاريخ الوفاة | الشهرة                           | اسم المؤلف       |
|-------|-------------------------------|----------------|----------------------------------|------------------|
| ١     | مفاتيح الغيب                  | ٦٠٦ هـ         | محمد بن عمر بن الحسين الرازى     | تفسير الرازى     |
| ٢     | أنوار التنزيل                 | ٦٨٥ هـ         | عبد الله بن عمر البيضاوى         | تفسير البيضاوى   |
| ٣     | لباب التأويل في معانى التنزيل | ٧٤١ هـ         | عبد الله بن محمد المعروف بالخازن | تفسير الخازن     |
| ٤     | مدارك التنزيل وحقائق التأويل  | ٧٠١ هـ         | عبد الله بن أَحْدَثُ النَّسْفِي  | تفسير النسفي     |
| ٥     | غرائب القرآن ورغائب الفرقان   | ٧٢٨ هـ         | نظام الدين الحسن محمد النيسابوري | تفسير النيسابوري |
| ٦     | ارشاد العقل السلم             | ٩٥٢ هـ         | محمد بن محمد بن مصطفى الطحاوي    | تفسير أبي السعود |
| ٧     | البحر المحيط                  | ٧٤٥ هـ         | محمد بن يوسف بن حيان الأندلسى    | تفسير أبي حيان   |
| ٨     | روح المعاني                   | ١٢٧٠ هـ        | شهاب الدين محمد الألوسي البغدادي | تفسير الألوسي    |

- ٩ السراج المنير محمد الشرببي الخطيب ٩٧٧ هـ تفسير الخطيب
- ١٠ تفسير الجلالين ١ - جلال الدين المحتلي ٨٦٤ هـ  
٢ - جلال الدين السيوطي ٩١١ هـ

## **التعریف بکتب التفسیر بالرأي**

### **١ - تفسیر الفخر الرازی :**

مؤلف هذا التفسير هو العلامة الشيخ محمد بن عمر الرازى المتوفى سنة ٦٠٦ هـ وتفسيره يسمى (مفاتيح الغیب) وقد سلك في تفسير ، مسلك الحكماء الإمامين ، فضاع أداته في مباحث الإماميات ، وردد على المعزلة والفرق الضالة بالحجج الدامنة ، والبراهين القاطعة ، وتعرض لشبهات المتكبرين والجادلين بالنقض والتغريب ، وتفسيره من أوسع التفاسير في موضوع علم الكلام ، كما أنه في العلوم الطبيعية والكونية إمام جليل ، فقد تكلم عن الأخلاق والأبراج وعن السماء والأرض ، والحيوان والنبات ، وفي أجزاء الإنسان ، بشكل واسع وغرضه نصرة الحق وإقامة البراهين على وجود الله عز وعلا . والرد على أهل الزيغ والضلالة .

### **٢ - تفسیر البيضاوی :**

مؤلف هذا التفسير هو العالم الجليل الشيخ عبد الله البيضاوی المتوفى سنة ٦٨٥ هـ ، وتفسيره يسمى (أنوار التنزيل) وهو كتاب جليل دقيق ، جامع بين الرواية والدرایة وهو يقرر الأدلة على مذهب أهل السنة ، وهو حجة ثبت ، وقد التزم أن يختم كل سورة بما روى في فضلها من الأحاديث ، غير أنه لم يتم تحرير الصحيح ، ولو حواشى عديدة أشهرها حاشية الشهاب الخفاجي وحاشية سعدى أفندي .

## ٣ - تفسير الحازن :

مؤلف هذا التفسير الإمام عبد الله بن محمد المشهور بالحازن المتوفى سنة ٧٤١ هـ وتفسيره يسمى (لباب التأويل في معانٍ التنزيل) وهو تفسير مشهور يعني بالمؤثر ، بيد أنه لا يذكر السندي ، وعبارته سهلة لا تعقّد فيها ، ولا غموض ولها ولوغ بالتوسيع في الروايات والقصص ، وقد يذكر في تفسيره بعض الروايات الإسرائيلية لينتهي على ما فيها من باطل ، فيسوق القصة الطويلة ثم يحكم عليها بالضعف أو الكذب ، ولكنه في بعض الأحيان يسكت عنها حتى يظن القاريء أن هذه الرواية صحيحة ، وبالجملة فتفسيره حسن رائع لو لا كثرة ما فيه من قصص وروايات لا يحسن ذكرها لكونها ضعيفة أو مكذوبة .

## ٤ - تفسير النسفي :

مؤلف هذا التفسير هو الشيخ العالم الزاهد عبد الله بن أحد النسفي المتوفي سنة ٧٠١ وتفسيره يسمى (مدارك التنزيل وحقائق التأويل) وهو تفسير جليل ، متداول مشهور ، سهل ودقيق ، يعتبر بالنسبة لبقية التفاسير بالرأي أوجز تفسير وأوسعه ، قال فيه صاحب كشف الظنون : « هو كتاب وسط في التأويلات جامع لوجه الإعراب والقراءات ، متضمن لدقائق علم البديع والإشارات ، مرشح لأقاويل أهل السنة والجماعة ، خالٍ من أباطيل أهل البدع والضلال ، ليس بالطويل المدل ، ولا بالقصير المخل ... ». ١١ هـ.

## ٥ - تفسير النيسابوري :

مؤلف هذا التفسير هو الشيخ نظام الدين الحسن محمد النيسابوري المتوفي ٧٢٨ هـ وتفسيره يسمى (غرائب القرآن ورثائب الفرقان) ويمتاز هذا التفسير بسهولة عبارته وبتحقيق ألفاظه ، مع خلوه من الحشو والتعقيد ، وقد عنى بأمررين يلتزمهما : الكلام على القراءات ، والكلام على التفسير الإشاري ، وهو مطبوع طبعة شهيرة على هامش تفسير ابن جرير ، وهو مختصر لتفسير الفخر الرازي مع تهذيب كبير .

## ٦ - تفسير أبي السعود :

مؤلف هذا التفسير العالم اللغوي ، الحجة الصليبي ، القاضي محمد بن محمد بن مصطفى الطحاوي ، المشهور بأبي السعود ، المتوفى سنة ٩٥٢ هـ وتفسيره هذا يعتبر من أحسن التفاسير وأجمعها ، لأنه خالية في حسن الصوغ ، وحال التعبير ، كشفَ فيه عن أسرار البلاغة القرآنية ، والحكم الربانية ، يستهويك حسن تعبيره ، ويروّلك سلامه تفكيره ، ويروعك ما أخذ نفسه به من تجلية بلاغة القرآن ، والعنابة في بيان إعجازه ، مع سلامه في الذوق ، ومحافظة على عقائد أهل السنة ، وبعد عن الحشو والتطويل ، وتفسيره دقيق يحتاج لفهمه الخاصة من أهل العلم .

## ٧ - تفسير أبي حيان :

مؤلف هذا التفسير هو الشيخ محمد بن يوسف بن حيان الأندلسي المتوفى سنة ٧٤٥ هـ وتفسيره يسمى (البحر المحيط) وهو في ثمانين مجلدات ضخمة وقد جمع المؤلف فيه فنون العلوم من نحو وصرف وبلاغة وأچحکام فقهية إلى غير ما هنالك ويعتبر هذا التفسير مرجعاً هاماً من مراجع التفسير ، وعباراته سهلة ليس فيها تعقيد أو غموض ، وسماته البحر المحيط لكثرة ما فيه من علوم متعددة تتعلق بمادة التفسير .

## ٨ - تفسير الألوسي :

مؤلف هذا التفسير هو الإمام العالم الجبيد شهاب الدين السيد محمود الألوسي المتوفى سنة ١٢٧٠ هـ مفتى بغداد ، حجة الأدباء ، وقدوة العلماء ، ومرجع أهل الفضل والعرفان ، كان رحمه الله على جانب عظيم من الفهم والعلم وسعة الإطلاع ، وكتابه المسمى (روح المعاني) جامع لآراء السلف روایة ودرایة ، مشتمل على أقوال أهل العلم ، جامع لخلاصة ما سبقه من التفاسير ، وهو شديد النقد للروايات الإسرائيلية ، يعني بالتفسير الإشاري ، وبوجوه البلاغة والبيان ، ويعتبر تفسيراً من خير المراجع في علم التفسير بالرواية والدرایة والإشارة .

## أشهر تفاسير آيات الأحكام

| الرقم | اسم الكتاب                             | اسم المؤلف          | تاريخ الوفاة الشهرة         | والذهب              |
|-------|----------------------------------------|---------------------|-----------------------------|---------------------|
| ١     | أحكام القرآن                           | أحد بن علي          | ٣٧٠ هـ تفسير الجصاص         | (حنفي)              |
| ٢     | أحكام القرآن                           | علي بن محمد         | ٥٠٤ هـ تفسير لكيا المراسي   | (شافعى)             |
| ٣     | الإكيليل في استنباط جلال الدين السيوطي | الطبرى لكيا المراسي | ٩١١ هـ تفسير السبوطى        | التنزيل (شافعى)     |
| ٤     | أحكام القرآن                           | محمد بن             | ٥٤٣ هـ تفسير ابن العربي     | (مالكى)             |
| ٥     | الجامع لأحكام القرآن                   | محمد بن أحد بن      | ٦٧١ هـ تفسير القرطبي        | فرح القرطبي (مالكى) |
| ٦     | كتنز العرفان                           | مقداد بن            | التاسع الهجري تفسير السبورى | (شيعى)              |
| ٧     | الثمرات البانعة                        | يوسف بن             | ٨٣٢ هـ تفسير الزيدى         | (زيدى)              |

## أشهر كتب التفسير الاشاري

| الرقم | اسم الكتاب          | اسم المؤلف                | الشهرة          |
|-------|---------------------|---------------------------|-----------------|
| ١     | تفسير القرآن الكريم | سهل بن عبد الله التستري   | تفسير التستري   |
| ٢     | حقائق التفسير       | أبو عبد الرحمن السعدي     | تفسير السعدي    |
| ٣     | الكشف والبيان       | أحمد بن ابراهيم النسابوري | تفسير النسابوري |
| ٤     | تفسير ابن عربي      | محبي الدين بن عربي        | كتاب عربي       |
| ٥     | روح المعانى         | شهاب الدين محمد الألوسي   | تفسير الألوسي   |

## (أشهر تفاسير المعتزلة والشيعة)

| الرقم | اسم الكتاب                      | اسم المؤلف                   | تاريخ الوفاة الشهرة | والذهب                   |
|-------|---------------------------------|------------------------------|---------------------|--------------------------|
| ١     | تنزية القرآن عن المطاعن (معتزي) | عبد الجبار بن أحمد المذانى   | ٤١٥ هـ              | تفسير المذانى            |
| ٢     | أمالي الشريف المرتضى            | علي بن أحمد الحسين           | ٤٣٦ هـ              | تفسير المرتضى (معتزي)    |
| ٣     | الكشف (معتزي)                   | محمود بن عمر الزمخشري        | ٥٣٨ هـ              | تفسير الزمخشري           |
| ٤     | مرأة الأنوار ومشكاة عبد اللطيف  | غير معروف                    | تفسير المشكاة       | الأسرار (شيعي) الكازرانى |
| ٥     | تفسير العسكري                   | الحسن بن علي الهاشمي         | ٢٦٠ هـ              | (شيعي) تفسير العسكري     |
| ٦     | بجمع البيان (شيعي)              | الفضل بن الحسن الطبرسي       | ٥٣٨ هـ              | تفسير الطبرسي            |
| ٧     | الصافي في تفسير القرآن (شيعي)   | محمد بن الشاه                | ١٠٩٠ هـ             | تفسير الكاشي             |
| ٨     | تفسير القرآن (شيعي)             | عبد الله بن محمد العلوي      | ١٢٤٢ هـ             | تفسير العلوي             |
| ٩     | بيان السعادة (شيعي)             | سلطان محمد بن حيدر الخراساني | ١٣١٥ هـ             | تفسير الخراساني          |

## أشهر كتب التفسير في العصر الحديث

| الرقم | اسم الكتاب          | اسم المؤلف            | الشهرة          |
|-------|---------------------|-----------------------|-----------------|
| ١     | تفسير القرآن الكريم | محمد رشيد رضا         | تفسير المنار    |
| ٢     | تفسير المراغي       | أحمد مصطفى المراغي    | تفسير المراغي   |
| ٣     | محاسن التأويل       | جال الدين القاسمي     | تفسير القاسمي   |
| ٤     | في ظلال القرآن      | الشهيد سيد قطب        | تفسير الظلال    |
| ٥     | التفسير الواضح      | محمد محمود الحجازي    | التفسير الواضح  |
| ٦     | تفسير الجوهر        | طنطاوي جوهري          | تفسير الجوهر    |
| ٧     | تيسير التفسير       | الشيخ عبد الجليل عيسى | تفسير عيسى      |
| ٨     | المصحف المفسر       | محمد فريد وجدي        | تفسير وجدي      |
| ٩     | الهداية والعرفان    | أبو زيد الدمنهوري     | تفسير الدمنهوري |
| ١٠    | صفوة البيان         | حسنين مخلوف           | تفسير مخلوف     |
| ١١    | فتح البيان          | صدقق حسن خان          | تفسير حسن خان   |

وهناك تفاسير أخرى غير هذه التفاسير السابقة لم نذكرها خشية التطويل والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.



## فصل

### (في التنبيه على أحاديث وضعف في فضل سور القرآن)

قال العلامة القرطبي في مقدمة تفسيره (الجامع لأحكام القرآن) في باب التنبيه على الأحاديث الموضعية في فضل سور القرآن ما يلي:

«لا التفات لما وضعه الواضعون، واحتلقوا المختلفون، من الأحاديث الكاذبة، والأخبار الباطلة، في فضل سور القرآن، وغير ذلك من فضائل الأعمال، قد ارتكبها جماعة كبيرة، اختلفت أغراضهم ومقاصدهم في ارتكابها».

١ - فمنهم قوم من الزنادقة مثل (المغيرة الكوفي) و(محمد الشامي) المصلوب وغيرها وضعوا أحاديث، وحدّثوا بها ليقعوا بذلك (الشك) في قلوب الناس، منها ما رواه الشامي عن أنس بن مالك عن رسول الله ﷺ أنه قال: «أنا خاتم النبيين لا نبغي بعدي إلا ما شاء الله»، فزاد هذا الاستثناء لما كان يدعوه إليه الإلحاد والزنادقة.

٢ - ومنهم جماعة وضعوا الحديث (هوى) يدعون الناس إليه، قال شيخ من شيوخ المخوارج بعد أن ناب: «إن هذه الأحاديث دين، فانظروا عمن تأخذون دينكم، فإننا كنا إذا هويتنا أمراً صيرناه حديثاً».

٣ - ومنهم جماعة وضعوا الحديث (حسيبة) كما زعموا، يدعون الناس إلى فضائل الأعمال كما روى عن (أبي عصمة المروزي) قيل له: من أين لك عن حكمة

عن ابن عباس، في فضل سور القرآن سورة سورة؟

فقال: إني رأيت الناس قد اعرضوا عن القرآن، واشتغلوا بفقه أبي حنيفة ومتافي  
ابن إسحاق، فوضعت هذا الحديث حسبة<sup>(١)</sup>. قال ابن الصلاح: وهكذا الحديث  
الطويل الذي يروى عن (أبي بن كعب) عن النبي في فضل القرآن سورة سورة، وقد  
بحث باحث عن مخرجه حتى انتهى إلى من اعترف بأنه وجاءه وضعيه، وإن أثر  
الوضع عليه لبين، وقد أخطأوا الواحدي المفسر، ومن ذكره من المفسرين في إيداعه في  
تفسيرهم.

٤ - ومنهم قوم من السُّؤال<sup>(٢)</sup> يقفون في الأسواق والمساجد، فيضعون على  
رسول الله ﷺ أحاديث بأسانيد صحاح قد حفظوها، فيذكرون الموضوعات بتلك  
الأسانيد.

قال جعفر بن الطیالسي:

«صلِّي أَحْمَدُ بْنَ حَنْبَلَ، وَبِحِيِّيْ بْنِ مَعِينَ، فِي مَسْجِدِ الرَّصَافَةِ، فَقَامَ بَيْنَ أَيْدِيهِمَا قَاصِّ  
(محدث) فَقَالَ: حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ، وَبِحِيِّيْ بْنِ مَعِينَ قَالَا أَبْنَانَا عَبْدُ الرَّزَاقَ، قَالَ  
أَبْنَانَا مَعْمَرُ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنْسَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ،  
يُخْلَقُ مِنْ كُلِّ كَلْمَةٍ مِنْهَا طَائِرٌ، مُنْقَارٌ مِنْ ذَهَبٍ، وَرِيشٌ مِنْ مَرْجَانٍ»، وَأَخْذَ فِي قَصَّةٍ  
خُورَاً مِنْ عَشَرِينَ وَرْقَةً، فَجَعَلَ أَحْمَدُ يَنْتَظِرُ إِلَيْهِ بِحِيِّيْ، وَبِحِيِّيْ يَنْتَظِرُ إِلَيْهِ أَحْمَدَ، فَقَالَ: أَنْتَ  
حَدَّثْتَنِي بِهَذَا؟ فَقَالَ: وَاللَّهِ مَا سَمِعْتُ بِهِ إِلَّا هَذِهِ السَّاعَةِ، فَسَكَنَتِي حَتَّى فَرَغَ مِنْ قَصْصِهِ  
فَقَالَ لَهُ بِحِيِّيْ: مَنْ حَدَّثَكَ بِهَذَا الْحَدِيثِ؟ فَقَالَ: أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ، وَبِحِيِّيْ بْنِ مَعِينَ، فَقَالَ:  
أَنَا أَبْنَانَا مَعْمَرُ، وَهَذَا أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ، مَا سَمِعْنَا بِهَذَا قَطَّاً فِي حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ، فَإِنْ  
كَانَ وَلَا بَدَّ مِنَ الْكَذْبِ فَعَلَى غَيْرِنَا فَقَالَ لَهُ: أَنْتَ بِحِيِّيْ بْنِ مَعِينَ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: لَمْ  
أَرْلِ أَسْمَعْ أَنَّ بِحِيِّيْ بْنِ مَعِينَ أَحْقَنْ، وَمَا عَلِمْتُهُ إِلَّا هَذِهِ السَّاعَةِ، فَقَالَ لَهُ بِحِيِّيْ: وَكَيْفَ  
عَلِمْتَ أَنِّي أَحْقَنْ؟ قَالَ: كَانَهُ لَيْسَ فِي الدُّنْيَا بِحِيِّيْ بْنِ مَعِينَ، وَأَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ غَيْرُكَ.

(١) حسبة: أي لوجه الله ونزع غبياً في الدين.

(٢) السُّؤال: جمع سائل الذي يسأل الناس المعرفة.

كتبت عن سبعة عشر أحد بن حنبل غير هذا، قال: فوضع أحد كمه على وجهه وقال: دعه يقوم، فقام كالمستهزيء بها.

قال القرطبي: فهو لاء الطوائف كذبة على رسول الله ﷺ ومن يجري مجراهم.. ثم قال: غلو اقتصر الناس على ما ثبت في الصحاح والمسانيد وغيرهما من المصنفات التي تداولها العلماء، وروها الأئمة الفقهاء، لكن لهم في ذلك غنية، وخرجوا عن تحذيره ﷺ حيث قال: «من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار».

فحذار ما وضعه أعداء الدين، وزنادقة المسلمين، في باب الترغيب والترهيب وغير ذلك، وأعظمهم ضرراً أقوام من المسوبيين إلى الزهد، وضعوا الحديث حسبة فيها زعموا. فتقبل الناس موضوعاتهم، ثقة منهم بهم، وركوناً إليهم، فضلوا وأضلوا<sup>(١)</sup>.

### هل في القرآن الفاظ غير عربية؟

من المقطوع به أن القرآن نزل بلسان العرب، وأنه كتاب عربي. نزل على أمة عربية بلسان عربي مبين، ليكون منهاجاً لحياتهم، ودستوراً لمجتمعهم وليعتبروا به ويدركوا بما فيه ﴿لِيَدْبِرُوا آيَاتِهِ﴾، وليتذكّر أولو الألباب<sup>(٢)</sup>. وقد تضافت النصوص القرآنية الكثيرة. على أن القرآن «عربي» في نظمه وفي لفظه. وفي أسلوبه وفي تركيبه وأنه ليس فيه ما يخالف طريقة العرب في المفردات والجمل والأسلوب والخطاب. من هذه النصوص الكريمة ما يلي:

- ١ - قوله تعالى ﴿لَا تَكُونَ مِنَ الْمُنْذَرِينَ \* بِلْسَانٍ عَرَبِيٍّ مَبِينٍ﴾<sup>(٣)</sup>
- ٢ - قوله تعالى: ﴿كَتَبْ فَصَّلَتْ آيَاتِهِ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾<sup>(٤)</sup>

(١) انظر: تفسير القرطبي، ج ١ ص ٧٨.

(٢) سورة ص، الآية: ٢٩.

(٣) سورة الشعراء، الآيات: ١٩٤، ١٩٥.

(٤) سورة فصلت، الآية: ٣.

٣ - قوله جل ثناؤه ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قرآنًا عربىًّا لعلكم تمعظون﴾<sup>(١)</sup>

٤ - قوله جل علا ﴿قرآنًا عربىًّا غيرَ ذي عوجٍ لعلمهم يتقون﴾<sup>(٢)</sup>

وقد أجمع العلماء على أن القرآن عربي، ولكن اختلفوا هل فيه ألفاظ مفردة من غير  
كلام العرب؟ على مذهبين:

آ - **المذهب الأول**: مذهب الجمهور وعلى رأسهم القاضي (أبو بكر ابن الطيب) وشيخ المفسرين (ابن جرير الطبرى) و (الباقلاني) وغيرهم من العلماء الأعلام قالوا: إن القرآن عربي كله، وليس فيه ألفاظ أو مفردات من غير كلام العرب، وما وجد فيه من الألفاظ التي تسب إلى سائر اللغات، فإنما اتفق فيها أن تواردت اللغات عليها، فتكلمت بها العرب، والفرس، والحبشة وغيرهم.

ب - **المذهب الثاني**: مذهب طائفة من العلماء قالوا: إن في القرآن بعض الألفاظ ليس العربية، وأن تلك الألفاظ لقلتها، لا تخرج القرآن عن كونه عربىًّا مبيناً، فمثلاً لفظ (المشكاة) بمعنى الكوة، ولفظ (الكفل) بمعنى الضعف، ولفظ (قصورة) بمعنى الأسد كل هذه الألفاظ هي بلسان الحبشة وهي ألفاظ غير عربية.

وكذلك لفظ (القطاس) بمعنى الميزان بلسان الروم.

ولفظ (السجيل) بمعنى الحجارة والطين بلسان الفرس.

ولفظ (الغساق) بمعنى البارد المتن بلسان الترك.

ولفظ (اليم) بمعنى البحر، و (الطور) بمعنى الجبل بلسان السريانية.

قال ابن عطية:

«فحقيقة العبارة أن هذه الألفاظ في الأصل (أعجمية) لكن العرب استعملتها وعرّبها فهي عربية بهذا الوجه، وقد كان للعرب مخالطة بغيرائهم من سائر الألسنة فعلى ذلك العرب بالفاظ أعجمية، استعملتها في أشعارها ومحاوراتها، حتى نجت بجرى

(١) سورة يوسف، الآية: ٢.

(٢) سورة الزمر، الآية: ٢٨.

العربي الصحيح، وعلى هذا المذا نزل بها القرآن<sup>(١)</sup>... .

### أدلة الجمهور:

وقد استدل الجمهور ببعض الأدلة التي ثبتت أن القرآن عربي وليس فيه لفاظ غير عربية وفيه أسماء أعلام من لسانه غير لسان العرب، مثل (إسرائيل) و(جبرئيل) و (عمران) و (نوح) و (لوط). وقد استدل الجمهور بما يلي:

أولاً: الآيات القرآنية السابقة التي أثبتت أن هذا القرآن عربي كله في لفظه، وأسلوبه، ونظامه، وتركيبيه، فقد أخبر الله عز وجل عن القرآن بأنه عربي فقال تعالى **﴿قُرْآنًا عَرَبِيًّا﴾** وتكرر هذا اللفظ في آيات عديدة ومعلوم أن لفظ القرآن عاماً يشمل جميع السور والآيات، ويشمل كل الألفاظ والمفردات.

ثانياً: إن القرآن نزل بلغة العرب ليفهموه ويعقلوه ويتدبروا معانيه، ويستحيل أن يخاطب الله تعالى قوماً بما لا يعلمون، كيف والآيات صريحة في انزاله بلغة العرب للاعتبار والعمل **﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاكَ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِّعِلْمِكُمْ تَعْقِلُونَ﴾**<sup>(٢)</sup> و **﴿قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِّقَوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾**<sup>(٣)</sup> وهذا ينفي أن يكون فيه لفاظ غير عربية.

ثالثاً: إن الله تعالى قد رد على المشركين حين زعموا أن محمداً عليه تلقى هذا القرآن عن بعض أهل الكتاب (جبر الرومي) وأقام الحجة عليهم باختلاف اللسانين قال تعالى **﴿وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يَعْلَمُهُ بَشَرٌ، لَسَانُ الَّذِي يَلْهُدوْنَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ، وَهَذَا لَسَانٌ عَرَبِيٌّ مِّنْ بَيْنِ﴾**<sup>(٤)</sup> فالقرآن عربي وذلك أعمى وشأن بينها.

رابعاً: لو كان في هذا القرآن شيء ليس من لغة العرب، أو لا يفهمه العرب، أو ألفاظ (أعجمية) غير عربية، لأعلن المشركون اعترافهم على القرآن، واحتجوا

(١) انظر: تفسير القرطبي، ج ١ ص ٦٨.

(٢) سورة يوسف، الآية: ٢.

(٣) سورة فصلت، الآية: ٣.

(٤) سورة النحل، الآية: ١٠٣.

بذلك على عدم صدق الرسول كما قال تعالى ﴿وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا: لَوْلَا فَصَلَّتْ أَيَّاتُهُ، أَعْرَبٌ وَعَجَمٌ﴾<sup>(١)</sup> الآية.

خامساً: إن ما وجد في القرآن من ألفاظ تنسب إلى سائر اللغات، فإنما هو من باب (تoward) اللغات واتفاقها يعني أن هذه اللفظة تكلم بها العرب، وتتكلم بها الفرس، والعجم، وتكلم بها غيرهم، فهي مما اتفقت عليه اللغات لا يعني أن هذه الألفاظ غير عربية، فإذا تكلم بها العرب فهي عربية، وإذا تكلم بها غيرهم أو استعملها الأعاجم فلا يخرجها عن كونها عربية.

### الترجيع:

والصحيح ما ذهب إليه (الطبرى) وجهور العلماء من أن القرآن كله عربي، وهو ما تشهد له النصوص الكثيرة، والمحجج الدامغة القوية التي احتاج بها العلماء.

وقد انتصر العلامة القرطبي لرأى الجمهور، ورد الرأى الثاني، وقال - بعد أن ذكر المذهبين - إن الأول أصح، فإن العرب لا يخلو أن تكون مخاطب بها أولاً، فإن كان الأول فهي من كلامهم، ولا يبعد أن يكون غيرهم قد وافقهم على بعض كلماتهم. وإن لم تكن العرب مخاطب بها، ولا عرفتها استعمال أن يخاطبهم الله بما لا يعرفون، وحينئذ لا يكون القرآن عربياً، ولا يكون الرسول مخاطباً لقومه بلسانهم.<sup>(٢)</sup> اهـ

### بحث ترجمة القرآن

#### معنى الترجمة:

ترجمة القرآن معناها نقل القرآن إلى لغات أجنبية أخرى غير اللغة العربية وطبع

(١) سورة فصلت، الآية: ٤٤. ومعنى الآية: لو أنزلنا القرآن بغير لغتهم، وجعلناه باللغة الأعجمية لقالوا: هلا بینت آياته ونزلت كلها بلغتنا العربية لشتمه ونتدبره؟ (أعربي وعجمي)؟ أي رسول عربى وقرآن أعمى؟ كيف يمكن ذلك؟ وكيف ينزل القرآن الأعمى هل الرسول العربي؟

(٢) انظر: تفسير القرطبي، ج ١ ص ٦٩.

هذه الترجمة في نسخ ليطلع عليها من لا يعرف اللغة العربية (لغة القرآن) ويفهم مراد الله عز وجلّ من كتابه العزيز بواسطة هذه الترجمة.

## أنواع الترجمة:

وتنقسم هذه الترجمة إلى قسمين:

الأول: الترجمة الحرافية.

الثاني: الترجمة التفسيرية.

والمراد بالقسم الأول (الحرافية) أن يترجم القرآن بالفاظه ومفرداته وجمله وتركيبه ترجمة طبق الأصل إلى اللغة الانجليزية، أو الألمانية، أو الفرنسية.

مثلاً فيقال: (القرآن باللغة الانجليزية) أو (القرآن باللغة الألمانية) وبهكذا فهي تشبه وضع المرادف مكان مرادفه، وبعض الناس يسمى هذه الترجمة (ترجمة لفظية)، وأما القسم الثاني (التفسيرية) فهو يترجم معنى الآيات الكريمة، بحيث لا يتقييد الإنسان باللفظ، وإنما يكون همه المعنى، فيترجم القرآن بالفاظ لا يتقييد بها بالمفردات والتركيب، وإنما يعمد إلى الأصل فيفهمه. ثم يصيغ في قالب يؤديه من اللغة الأخرى ويكون هذا المعنى موافقاً لمراد صاحب الأصل من غير أن يكلف نفسه عناء البحث والوقوف عند كل مفرد من المفردات، أو لفظة من الألفاظ. وهذا النوع يسمى (الترجمة الحرافية) أو الترجمة المعنوية.

## شروط الترجمة:

ويشترط للترجمة سواء كانت حرافية، أو تفسيرية، شروط عدة نوجزها فيما يلي:

١ - أن يعرف (المترجم) بكسر الجيم المفتتين معاً، لغة الأصل، ولغة الترجمة.

٢ - أن يكون ملماً بأساليب وخصائص اللغات التي يود ترجمتها.

٣ - أن تكون (صيغة الترجمة) صحيحة بحيث يمكن أن تحل محل الأصل.

٤ - أن تفي الترجمة بجميع معاني الأصل ومقاصده وفاه كاملاً كما يشترط للترجمة (الحرفية) زيادة على هذه الشروط شرط آخران:  
الأول: وجود مفردات كاملة في لغة الترجمة، مساوية للمفردات التي هي لغة الأصل.  
الثاني: تشابه اللغتين في الضمائر المستترة، والروابط التي تربط الجمل لتتألف التراكيب.

### هل تخوب الترجمة الحرفية للقرآن؟

وعلى ضوء ما سبق من تقسيم الترجمة إلى حرفية، وتفسيرية، ومعرفة معنى كل منها، والشروط التي ينبغي أن تتوفر في الترجمة، يتضح لنا أنَّ (الترجمة الحرفية) غير جائزة، وغير صحيحة وذلك للأسباب الآتية:

أولاً: أنه لا يجوز كتابة القرآن بغير أحرف اللغة العربية لثلا يقع التحرير والتبدل.

ثانياً: إن اللغات (غير العربية) ليس فيها من الألفاظ والمفردات والضمائر ما يقوم مقام الألفاظ العربية.

ثالثاً: إن الاقتصار على الألفاظ قد يفسد المعنى، ويسبب الخلل في التعبير والنظم.

ولنضرب بعض الأمثلة على ذلك ليتوضح الأمر فنقول:

لو أردنا ترجمة الآية الكريمة وهي قوله تعالى «ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك، ولا تبسطها كلَّ البسط فتقعد ملوماً محسراً»<sup>(١)</sup> فإذا أردنا ترجمتها ترجمة حرفية، فإنَّ الترجمة تكون كالتالي: (لا تجعل يدك مربوطة إلى عنقك، ولا تمدَّها كلَّ المد) إلى آخره وهو معنى فاسد لم يقصدُه القرآن الكريم بل قد يستذكر المترجم له هذا الوضع، فيقول: لماذا ينهانا الله عن ربط اليد بالعنق، أو مدَّها غاية المد؟

(١) سورة الإسراء، الآية: ٢٩.

فالتعبير الذي جاء في القرآن إنما هو من (باب التمثيل) لبيان عاقبة الإسراف أو الشح، وهو معنى من أروع المعاني لا يدركه إلا من فهم أساليب العرب في التخاطب بالأسلوب البلغى. وكذلك قوله تعالى ﴿وَاخْفُضْ لَهَا جناحَ الذلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ﴾<sup>(١)</sup> فإن هذا اللفظ لا يمكن ترجمته ترجمة حرفية لوجود نوع خاص من التعبير البلغى يسمى بـ (الاستعارة المكنية) وهذا لا يوجد في غير اللغة العربية، ومثله قوله تعالى ﴿قَدَّمَ صَدْقَ عِنْدِ رَبِّهِمْ﴾<sup>(٢)</sup> وقوله ﴿تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا﴾<sup>(٣)</sup> ومثله كذلك قوله تعالى ﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ﴾<sup>(٤)</sup> فإذا ترجمناها ترجمة حرفية يفسد المعنى تماماً، ويصبح ضرباً من المذيان في الكلام وأمثال هذا كثير وفساده واضح.

### ترجمة القرآن بالمعنى :

أما ترجمة القرآن بالمعنى فهي جائزة بالشروط المتقدمة، وهي لا تسمى (ترآنا) وإنما تسمى تفسيراً للقرآن. ذلك لأن الله تعبدنا بالفاظ القرآن، ولم يتعدنا بغیره من الكلام. فكلام الرسول ﷺ تجوز روايته بالمعنى بأن نقول قال رسول الله: ما معناه، ولكن القرآن لا يجوز روايته بالمعنى، فلا يصح أن نقول: قال الله تعالى ما معناه، بل لا بد من تلاوة النص معروفة وألفاظه لأنه موحى به من عند الله، ولأنه معجز بلغته ومعناه.

فالترجمة في الحقيقة هنا ليست ترجمة للقرآن، وإنما هي ترجمة لمعانى القرآن، أو ترجمة لتفسير القرآن، وقد أنزل الله كتابه إلى الخلق أجمعين، ليكون مصدر هداية، وإرشاد وإسعاد لهم، فلا مانع لنا أن نقل معانى القرآن إلى الأمم الأخرى من لا يعرفون اللغة العربية، ليستروا بهذا القرآن ويقبسوه من هديه وإرشاده. وهذا بلا شك غرض من أغراض القرآن ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلّٰهِي أَقْوَمُ﴾<sup>(٥)</sup>.

(١) سورة الإسراء ، الآية: ٤٤.

(٢) سورة يونس ، الآية: ٢.

(٣) سورة النمر ، الآية: ١٤.

(٤) سورة البقرة ، الآية: ١٨٧.

(٥) سورة الإسراء ، الآية: ٩.

فترجمة القرآن بهذا المعنى يحيى لها العلماء بل هي واجبة على المسلمين ليبلغوا الناس دعوة الله ، ويحملوا اليهم هداية القرآن ، وبغير هذه الترجمة لا يمكن أن يدرك الناس عظمة هذه الشريعة ، وروعتها هذا الدين ، وجال هذا القرآن والله يقول الحق وهو يهدي السبيل .

## الفصل التاسع

### نُزُولُ الْقُرْآنِ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرَفٍ وَالْقِرَاءَاتِ الْمَشْهُورَةِ

#### تمهيد

لما خلق الله الخلق، جعل لكل منهم شرعة ومنهاجاً، وكان للعرب لهجات متعددة، اكتسبوها من فطرتهم، واقتبسوا بعضها من جيرانهم، وكانت لغة (قريش) لها الصدارة والذيع لأسباب عدة منها: اشتغالهم بالتجارة وجودهم عند بيت الله الحرام وقيامهم على السدابة والرفادة، وكان القرشيون يقتبسون بعض اللهجات والكلمات التي تعجبهم من غيرهم، وكان من الطبيعي، أن ينزل الله الحكم الحاكمين القرآن، باللغة التي يفهمها العرب أجمع لتيسير فهمها وللاعجاز والتحدي لأرباب الفصاحة بالاتيان بسورة او بآية وتيسير قراءته وفهمه وحفظه لهم، لأنه نزل بلغتهم كما قال جل ثناؤه:

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِعَلْكُمْ تَعْقِلُونَ﴾<sup>(١)</sup>

أدلة نزول القرآن على سبعة أحرف:

أولاً: روى البخاري ومسلم في صحيحهما عن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال:

(١) سورة يوسف، الآية: ٢

قال رسول الله ﷺ : «اقرأني جبريلٌ على حرف فراجعته فلم أزل استزيده ويزيدني حتى انتهى الى سبعة أحرف»<sup>(١)</sup> زاد مسلم : (قال ابن شهاب : بلغني ان تلك السبعة في الأمر الذي يكون واحداً لا يختلف في حلال ولا حرام).

ثانياً : روى البخاري ومسلم - واللفظ للبخاري - ان عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال (سمعت هشام بن حكيم يقرأ سورة الفرقان في حياة رسول الله ﷺ فاستمعت لقراءته فإذا هو يقرؤها على حروف كثيرة لم يقرئنها رسول الله ﷺ فكدت أساوره في الصلاة فانتظرته حق سلم ثم لبيته برداه فقلت : من أقرأك هذه السورة ؟ قال : اقرأنيها رسول الله ﷺ قلت له : كذبت ، فوالله إن رسول الله ﷺ أقرأني هذه السورة التي سمعتك تقرؤها ، فانطلقت اقوده الى رسول الله ﷺ فقلت : يا رسول الله اني سمعت هذا يقرأ سورة الفرقان على حروف لم تقرئنها وأنت أقرأني سورة الفرقان فقال رسول الله ﷺ ، أرسله يا عمر ، اقرأ يا هشام ، فقرأ هذه القراءة التي سمعته يقرؤها قال رسول الله ﷺ : هكذا أنزلت ، ثم قال : «إن القرآن أنزل على سبعة أحرف فاقرأوا ما تيسر منه» .

وفي بعض الروايات ان رسول الله استمع إلى قراءة عمر أيضاً وقال : هكذا أنزلت.

ثالثاً : روى مسلم بسنده عن أبي بن كعب قال : (كنت في المسجد ، فدخل رجل بصلبي فقرأ قراءة انكرتها عليه ، ثم دخل آخر ، فقرأ قراءة سوى قراءة صاحبه ، فلما قضينا الصلاة دخلنا جميعاً على رسول الله ﷺ ، فقلت : إن هذا قرأ قراءة انكرتها عليه ، ودخل آخر فقرأ سوى قراءة صاحبه فأمرهما رسول الله ﷺ فقرأ ، لحسن النبي ﷺ شأنها ، فسقط في نفسي من التكذيب ولا إذ كنت في الجاهلية ، فلما رأى رسول الله ﷺ ما قد غشيف ضرب في صدري ، فغضت عرقاً ، وكأنما انظر الى الله

(١) صحيح البخاري ، ج ٢ ، ص ٢٢٢ و صحيح مسلم ، ج ١ ، ص ٥٦١ بسندهما عن عبد الله بن عبد الله ابن عتبة.

عَزْ وَجْلَ فِرْقَا فَقَالَ لِي: يَا أَيُّهَا الْمُرْسَلُ إِلَيْكُمْ أَنَّ الْقُرْآنَ عَلَى حُرْفٍ فَرَدَدْتُ إِلَيْهِ: أَنْ  
مُوْتَنَ عَلَى أُمَّتِي، فَرَدَ إِلَيَّ الثَّانِيَةُ أَقْرَأَهُ عَلَى حُرْفَيْنِ، فَرَدَدْتُ إِلَيْهِ: أَنْ مُوْتَنَ عَلَى أُمَّتِي،  
فَرَدَ إِلَيَّ الثَّالِثَةُ: أَقْرَأَهُ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرَفٍ، وَلَكَ بِكُلِّ رَدَّةٍ رَدَّتْهَا مَسَأَةً تَسْأَلُنِيهَا فَقَلَتْ  
«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِأُمَّتِي وَأَخْرِثْ الْثَالِثَةَ لِيَوْمَ يَرْغَبُ إِلَيْهِ الْخَلْقُ، كُلُّهُمْ حَقٌّ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ»  
أَهـ.

قال القرطبي «فكان هذا الماطر (يشير إلى ما سقط في نفس أبي) من قبيل ما قال  
فيه النبي ﷺ حين سأله: إنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدها أن يتكلم به. قال: أو قد  
وجدتموه؟ قالوا: نعم. طال ذلك صريح الإيمان» رواه مسلم.

رابعاً: روى الحافظ أبو يعلي في مسنده الكبير أن عثمان رضي الله عنه قال يوماً  
وهو على المنبر: «اذكر الله رجلاً سمع النبي ﷺ قال: إن القرآن أنزل على سبعة  
أحرف كلها شاف كاف» لما قام فقاموا حتى لم يحصلوا، فشهدوا أن الرسول ﷺ  
قال (أنزل القرآن على سبعة حروف كلها شاف كاف). فقال عثمان رضي الله عنه:  
(وأناأشهد معهم).

خامساً: روى مسلم بسنده عن أبي بن كعب أن النبي ﷺ كان عند أصاة<sup>(١)</sup> بني  
غفار قال: (فأتاه جبريل عليه السلام فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على  
حرف. فقال: أسأل الله مغافاته ومغفرته، وإن أمتى لا تطبق ذلك. ثم أتاه الثانية  
فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرفين. فقال: أسأل الله مغافاته  
ومغفرته، وإن أمتى لا تطبق ذلك. ثم جاءه الثالثة فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك  
القرآن على ثلاثة أحرف. فقال: أسأل الله مغافاته ومغفرته وإن أمتى لا تطبق ذلك. ثم  
جاءه الرابعة فقال إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على سبعة أحرف. فلما حرف  
قرؤوا عليه فقد أصابوا) أـ هـ.

سادساً: روى الترمذى عن أبي بن كعب أيضاً قال: لقي رسول الله ﷺ جبريل

(١) أصاة بني غفار: مستنقع الماء كالغدير. وهو موضع بالمدينة نسب إلى بني غفار لأنهم نزلوا منهـ.

عند أحجار المروة . قال : فقال رسول الله ﷺ لجبريل : إني بعثت إلى أمة أميين ، فيهم الشیع الغافی ، والعمجوz الكبیر ، والغلام ، قال : فمیرهم فلیقرؤوا القرآن علی سبعة أحرف ، قال الترمذی : حسن صحيح .

وفي لفظ: (فمن قرأ بحرف منها فهو كما قرأ).

وفي لفظ حذيفة: «فقلت يا جبريل إني أرسلت إلى أمة أمية فيهم الرجل والمرأة والغلام والجارية والشيخ الغافى الذى لم يقرأ كتاباً قط قال: «إن القرآن أنزل على سبعة أحرف».

سابعاً: أخرج الإمام أحمد بسنده عن أبي قيس مولى عمرو بن العاص عن عمرو أن رجلاً قرأ آية من القرآن. فقال له عمرو: إنما هي كذا وكذا، فذكر ذلك للنبي ﷺ فقال: (إن هذا للقرآن أنزل على سبعة أحرف، فلما ذكر ذلك قرأتم أصيتم فلا تماروا).

ثاماً: روى الطبرى والطبرانى عن زيد بن أرقم قال: جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال: أقرأني ابن مسعود سورة أقرأنها زيد بن ثابت، واقرأنها أبي بن كعب فاختلفت قراءتهم، فبقراءة أيهم آخذ؟ فسكت رسول الله ﷺ وعليه السلام إلى جنبه فقال علي: ليقرأ كل انسان منكم كما علم، فإنه حسن جيل.

تاسعاً: أخرج ابن جرير الطبرى عن أبي هريرة أنه قال: قال رسول الله ﷺ : «إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف فاقرئوا ولا حرج، ولكن لا تختروا ذكر رحمة بعذاب ولا ذكر عذاب برحة»، اهـ.

الحكمة من نزول القرآن على سبعة أحرف :

١ - التيسير على الأمة الإسلامية وخاصة الأمة العربية التي نزل عليها القرآن وكان لها لهجات متعددة على الرغم أنها تجمعها كلمة العروبة، نأخذ هذا من قوله ﷺ: «أن هون على أمتي»، «وإن أمتي لا تطبق ذلك»، وغيرها.

## قال المحقق ابن الجوزي:

«وأما سبب وروده على سبعة أحرف فللتخفيض على هذه الأمة، وإرادة اليسر بها، والتهويين عليها شرفاً لها، وتوسيعة ورحمة وخصوصية لفضلها وإجابة لقصد نبيها أفضل الخلق وحبيب الحق، حيث أتاه جبريل فقال «إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرف»، فقال عليه السلام: «سأل الله معافاته ومعونته، فإن أمري لا تطيق ذلك، ولم يزل يردد المسألة حتى بلغ سبعة أحرف»، ثم قال: «وكما ثبت أن القرآن نزل من سبعة أبواب على سبعة أحرف، وأن الكتاب قبله كان ينزل من باب واحد على حرف واحد، وذلك أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام كانوا يبعثون إلى قومهم الخاصين والنبي عليه السلام بعث إلى جميع الخلق، أحقرهم وأسودهم، عربهم وعجميهم، وكان العرب الذين نزل القرآن بلغتهم، لغاتهم مختلفة، وألسنتهم شتى، ويعسر على أحدهم الانتقال من لغة إلى غيرها، أو من حرف إلى آخر، بل قد يكون بعضهم لا يقدر على ذلك ولو بالتعلم والعلاج لا سيما الشيخ والمرأة، ومن لم يقرأ كتاباً كما أشار إليه عليه السلام، فلو كلفوا العدول عن لغتهم، والانتقال عن ألسنتهم، لكان من التكليف بما لا يستطيع، وما عسى أن يتكلف المتكلف وتتأني الطياع»، اهـ.

٢ - جمع الأمة الإسلامية على لسان واحد يوحد بينها هو لسان قريش الذي انتظم كثيراً من مختارات السنة القبائل العربية التي كانت تختلف إلى مكة في موسم الحج وغيره. ولذلك نزل القرآن على سبعة أحرف نصطفى ما شاء من لغات القبائل العربية التي تمثلت في لسان القرشيين وهذه حكمة إلهية سامية فإن وحدة اللسان العام من أهم العوامل في وحدة الأمة خصوصاً أول عهدها بالتثبت والنهوض.

## معنى نزول القرآن على سبعة أحرف:

الأحرف: جمع حرف والحرف له معانٌ كثيرة قال صاحب القاموس: (الحرف من كل شيء طرفة، وشفيره وحده، ومن الجبل أعلى المحدد، وواحد حروف النهجي) «ومن الناس من يعبد الله على حرف»، أي وجه واحد، وهو أن يعبد، على النساء لا على النساء، أو على شك، أو على غير طهانينة من أمره، أي لا

يدخل في الدين متمكنًا، «ونزل القرآن على سبعة أحرف»، أي سبع لغات من لغات العرب. وليس معناه أن يكون في الحرف الواحد سبعة أوجه إن جاء على سبعة أو عشرة أو أكثر. ولتكن معناه أن هذه اللغات السبع متفرقة في القرآن، اهـ. بتصريف.

ما تقدم نرى أن الحرف من قبيل المشترك اللغظي، والمشترك اللغظي يراد به أحد معانيه التي تعينها القراءة وتناسب المقام.

فالمراد من لفظ الحرف أنه الوجه بدليل ما يأتي:

قوله عليه السلام، «أنزل القرآن على سبعة أحرف».

كلمة (على) تشير إلى أن هذا الشرط للتوضعة والتيسير. بمعنى؛ أنزل القرآن موسعاً فيه على القارئ، أن يقرأه على سبعة أوجه، يقرأ بأي حرف أراد منها على البديل من صاحبه كأنه قال أنزل على هذا الشرط وعلى هذه التوضعة.

### اختلاف العلماء في تفسير الأحرف الواردة في الحديث:

هنا يعتمد المجدال والنزاع، ويكثر القيل والقال. وسنذكر بعضًا من الآراء ونرجح ما نراه أقرب للصواب.

١ - ذهب بعض العلماء إلى أن المراد بها سبع لغات من لغات العرب في المعنى الواحد. على معنى أنه حيث تختلف لغات العرب في التعبير في معنى من المعاني يأتي القرآن بالفاظ على قدر هذه اللغات وإذا لم يكن اختلاف فإنه يأتي بلفظ واحد وقبله: إن السبعة هي لغة (قريش) و (مذيل) و (ثقب) و (هوازن) و (كتانة) و (غميم) و (اليمن).

٢ - وقيل إن المراد بالأحرف السبعة سبع لغات من لغات العرب نزل عليها القرآن، على معنى أنه في جملته لا يخرج في كلماته عن سبع لغات هي أفعى لغاتهم، فما أكثر بلغة قريش، ومنه ما هو بلغة مذيل، أو ثقب، أو هوازن، أو كنانة، أو غميم، أو اليمن.

قال بعضهم: هذا أصح الأقوال وأولاها بالصواب، وهو الذي صححه البيهقي، واختاره الأبهري واقتصر عليه صاحب القاموس.

٣ - إن المراد بالأحرف السبعة التي نزل عليها القرآن، سبعة أصناف في القرآن.  
ولكن أصحاب هذه الأقوال يختلفون في تعين هذه الأصناف وفي أسلوب التعبير عنها اختلافاً كبيراً، فمنهم من يقول: (إنها أمر، ونبي، وحلال، وحرام، ومحكم، ومتشبه، وأمثال).

ومنهم من يقول إنها (وعد، ووعيد، وحلال، وحرام، ومواعظ، وأمثال، راحتجاج).

ومنهم من يقول إنها: (محكم، ومتشبه، ونابخ، ومنسوخ، وخصوص، وعموم، وقصص) <sup>(١)</sup>.

٤ - أن المراد بالأحرف السبعة أوجه من الألفاظ المختلفة في الكلمة واحدة ومعنى واحد، نحو: هلمْ، وأقبل، وتعال، وعجل، واسرع، وقصدي، ونحوى. فهذه الألفاظ السبعة معناها واحد هو طلب الإقبال.

وهذا القول منسوب لجمهور أهل الفقه والحديث منهم ابن جرير الطبرى والطحاوى وغيرهما.

٥ - إن المراد بالأحرف السبعة الاختلاف في أمور سبعة:

أ - اختلاف الأسماء إفراداً وتذكيراً وفروعها.

مثاله قوله تعالى «والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون» <sup>(٢)</sup> فكلمة (أمانتهم) قريء بالجمع والإفراد.

ب - الاختلاف في تصريف الأفعال من مضارع وماض وامر.

(١) انظر: مناهل العرفان، ص ١٧٦.

(٢) سورة المؤمنون، الآية: ٨.

مثاله قوله تعالى ﴿رَبُّنَا بَعْدَ بَيْنِ أَسْفَارِنَا﴾<sup>(١)</sup> قريء بنصب لفظ (ربنا) على أنه منادى وبلفظ (بعد) فعل أمر.

و Quincy، «ربنا بعد»، برفع «رب»، على أنه مبتدأ وبلفظ «بعد»، فعلاً ماضياً مضعن العين جلتـه خير.

ج - الاختلاف بالإبدال، سواء كان ابدال حرف بحرف كقوله تعالى  
﴿وَانظُرْ إِلَى الْعَظَامِ كَيْفَ تَنْشِزُهَا﴾<sup>(٢)</sup> قريء بالزاي وبالراء مع فتح النون..  
وقوله سبحانه ﴿وَطَلَعَ مَنْصُود﴾<sup>(٣)</sup> قريء (طلع) فلا فرق في هذا بين الاسم  
والفعل أو ابدال لفظ بلفظ كقوله سبحانه ﴿كَالْعَهْنَ الْمَنْفُوش﴾<sup>(٤)</sup> قرأ ابن مسعود  
(الاصوف المنفوش).

د - اختلاف بالتقديم والتأخير إما في حرف كقوله تعالى ﴿أَفَلَمْ يَأْيُسْ﴾<sup>(٥)</sup>  
 Quincy، (أفلم يأيس) وأما في الكلمة نحو (فيقتلون ويقتلون) قريء بالبناء للفاعل في  
الأول وللمفعول في الثاني و Quincy، بالعكس وكقوله سبحانه ﴿وَجَاءَتْ سَكِيرَتْ  
الْمَوْتَ بِالْحَقِّ﴾<sup>(٦)</sup> قريء ﴿وَجَاءَتْ سَكِيرَةَ الْمَوْتِ﴾.

ه - اختلاف وجوه الإعراب كقوله سبحانه ﴿مَا هَذَا بِشَرًا﴾<sup>(٧)</sup> قرأ ابن  
مسعود بالرفع وكقوله سبحانه ﴿ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيد﴾<sup>(٨)</sup> بفتح المجيد على أنه نعت  
كلمة ذو. وجرها على أنها صفة العرش.

(١) سورة سباء، الآية: ١٩.

(٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٩.

(٣) سورة الواقعة، الآية: ٢٩.

(٤) سورة القارعة، الآية: ٥.

(٥) سورة الرعد، جزء، من الآية: ٣١.

(٦) سورة ق، الآية: ١٩.

(٧) سورة يوسف، جزء من الآية: ٣١.

(٨) سورة البروج، الآية: ١٥.

و - الاختلاف بالزيادة والنقص كقوله تعالى ﴿وَمَا خَلَقَ الذِّكْرَ وَالْأُنْثَى﴾<sup>(١)</sup>  
قرى، (والذكر والأنثى) بمحذف (ما خلق).

ز - اختلاف اللهجات بالتفخيم والتربق والإملالة والإظهار والإدغام وهو كثير،  
ومنه الإملالة وعدتها في مثل قوله تعالى ﴿هَلْ أَنْتَكَ حَدِيثُ مُوسَى﴾<sup>(٢)</sup>.

وهذا الرأي الأخير قد ذهب إليه الرازي وقاربه كل القرب مذهب ابن قتيبة وابن الجوزي وابن الطيب وقد أخذ به الشيخ الزرقاني في كتابه مناهل العرفان) وأيده بعض الأدلة.

#### الترجح:

وأقرب الوجه إلى الصواب هو المذهب الأخير الذي اختاره الرازي ، واعتمده الزرقاني في كتابه « مناهل العرفان » وأيده بأدلة منها :

- ١ - إن هذا المذهب هو الذي تؤيده الأحاديث المتقدمة .
- ٢ - أنه يعتمد على الاستقراء النام لاختلاف القراءات وما ترجع إليه من الوجه السبعة .
- ٣ - ان هذا الرأي لا يلزم ممحذور .

والأراء في (الأحرف السبعة) كاملة تجدتها في كتاب « مناهل العرفان » للزرقاني وفيها توهين المذاهب الأخرى والرد عليها في ص ١٦٥ إلى ١٧٧ .

ونحن ننقل خلاصة هذا المذهب من كلام أبي الفضل الرازي في اللوائح حيث يقول: الكلام لا يخرج عن سبعة أحرف في الاختلاف.

**الأول: اختلاف الأسماء من إفراد ، وثنية ، وجمع ، وتدكير ، وتأنيث .**

---

(١) سورة الليل ، الآية : ٣ .

(٢) سورة النازعات ، الآية : ١٥ .

الثاني: اختلاف تصريف الأفعال، من ماضٍ، ومضارع، وأمر.

الثالث: اختلاف وجوه الإعراب.

الرابع: الاختلاف بالنقص والزيادة.

الخامس: الاختلاف بالتقديم والتأخير.

السادس: الاختلاف بالإبدال.

السابع: اختلاف اللغات (يعني اللهجات) كالفتح والإمام، والترقيق والتفحيم، والإظهار والإدغام ونحو ذلك. أهـ.

هل الأحرف السبعة موجودة في المصاحف الآن:

١ - ذهب جماعة من الفقهاء والقراء والمتكلمين إلى أن جميع هذه الأحرف موجودة بالمصاحف العثمانية.

حجتهم:

أ - أنه لا يجوز للأمة أن تهمل نقل شيء منها.

ب - أن الصحابة أجمعوا على أن الصحف التي نقلها عثمان رضي الله عنه من الصحف التي كتبها أبو بكر رضي الله عنه.

ج - معنى ما تقدم أن الصحف التي عند أبي بكر قد جمعت الأحرف السبعة، ونقلت منها المصاحف العثمانية بالأحرف السبعة كذلك.

د - قول النبي ﷺ (إن أمتي لا تطبق ذلك) لا يختص بعدم الصحابة دون غيرهم. وبقاء تيسير القرآن مع بقاء إعجازه.

٢ - ذهب جاهير العلماء من السلف والخلف وأئمة المسلمين إلى أن المصاحف العثمانية مشتملة على ما يحتمله رسماً من الأحرف السبعة فقط، جامعة للعرضة الأخيرة التي عرضها النبي ﷺ على جبريل.

٣ - ذهب ابن جرير الطبرى ومن معه إلى أن المصاحف العثمانية لم تشتمل إلا على حرف واحد من الحروف السبعة.

وقالوا: ان الأحرف السبعة كانت أيام الرسول عليه الصلاة والسلام وأبي بكر وعمر فلما كان عهد عثمان رأى الأمة بقيادته ان تقتصر على حرف واحد جمعاً لكلمة المسلمين. ونسخ عثمان بهذا الحرف الذي استبقته الأمة وحده جميع المصاحف العثمانية.

قال الزرقاني في «مناهيل العرفان» ص ٦٦٢ ما نصه (ونحن إذا رجعنا بهذه الأوجه السبعة إلى المصاحف العثمانية وما هو مخطوط بها في الواقع ونفس الأمر، نخرج بهذه الحقيقة التي لا تقبل النقض، ونصل إلى فصل الخطاب في هذا الباب، وهو أن المصاحف العثمانية قد اشتملت على الأحرف السبعة كلها، ولكن على معنى أن كل واحد من هذه المصاحف اشتمل على ما يوافق رسمه من هذه الأحرف كلاماً أو بعضاً، بحيث لم تخلي المصاحف في مجموعها عن حرف منها رأساً).

وقد بين ووضح الشيخ الزرقاني وجود الأوجه السبعة على مذهب المختار وإن الأوجه السبعة موجودة الآن في المصاحف العثمانية وسأكتفي بذكر مثال من أمثلته غير أن بعض الوجوه السبعة ذكر أنه منسوخة بالعرض الأخيرة.

مثاله قوله تعالى ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَاهَدُوهُمْ رَاعُونَ﴾<sup>(١)</sup> المقوءة بجمع الأمانة وإفرادها ففيه اشتمل عليها المصحف إذ كان الرسم العثماني فيه هكذا: «لأَمَانَتِهِمْ» برسم المفرد في الحروف ولكن عليها ألف صغيرة لتشير إلى قراءة الجمع وغير منقوطة ولا مشكولة<sup>(٢)</sup>.

مناقشة مذهب الطبرى:

قال الطبرى أن الأحرف الستة نسخت باجماع الأمة في عهد عثمان رضي الله عنه

(١) سورة المؤمنون، الآية: ٨.

(٢) أنظر، مناهيل العرفان، ص ١٦٢.

وبقي حرف واحد حفاظاً لوحدة الأمة الإسلامية من التفرق حين كفر بعضهم بعضاً بسبب اختلاف القراءات وخافت الفتنة، فلم تجد الأمة حلّاً لهذه المشكلة إلا جمع الأمة على قراءة حرف واحد.

### الرد عليه:

١ - الصحابة رضوان الله عليهم اختلفوا في القراءة في عهد رسول الله وكادت أن تقع فتنة كما قلنا فكيف حلَّ الرسول عليه السلام هذه المشكلة؟

إنما كان حلَّه الوحيد إقرار كل من المختلفين على القراءة التي قرأ بها وأفهمهم أن تعدد وجوه القراءة هو رحمة من الله بهم وتسير عليهم: كما دلت عليه الأحاديث المتقدمة.

٢ - وقال في الحديث (إن أمتى لا تطيق ذلك) وأمته باقية إلى يوم القيمة. كما نشاهد نحن الآن أنَّ بعض الشعوب الإسلامية لا يتيسر لها النطق ببعض الحروف ولا تحسن اتقان بعض اللهجات دون بعض.

٣ - بعد ما عرَفنا ما تقدم نقول كيف يسوغ لصحابيَّة رسول الله عليهم من الله الرضوان، وعلى رأسهم عثمان بن عفان إغلاق باب الرحمة والتحفيف الذي فتحه الله لأمة الإسلام، مخالفين الرسول عليه الصلاة والسلام في علاجه للنزاع الذي حصل بين الصحابة بتقرير هذا التعدد للحروف.

٤ - إننا نربأ باصحاب رسول الله عليه السلام أن يكونوا قد وافقوا أو فكروا على ضياع ستة أحرف من القرآن الكريم، وهي لم تنسخ لا تلاوة ولا حكماً، ولم يكونوا ليخالفوا الرسول في قوله وعمله.

٥ - لو كانت هذه الأحرف نسخت في عهد عثمان رضي الله عنه لم يبق مجالاً لأنَّ خلاف العلماء فيها ولتكنا نجدهم اختلفوا فيها على نحو من أربعين قولًا.

٦ - لو فرضنا جدلاً أنَّ الأحرف الستة نسخت في عهد عثمان فلماذا لا تبقى

لمجرد التاريخ فقط في أعظم كتاب مقدس مع أن الصحابة بينوا الآيات المنسوخة تلاوة أو حكماً وكذلك الآيات المنسوخة والأحاديث الموضوعة وبينوا لكل وجهه.

٧ - وقصارى القول ان الصحابة رضي الله عنهم لم يرضوا بمخالفة رسول الله في قوله أو فعله ولم يكن لهم التبديل ونسخ ما لم ينسخ من كتاب الله وحاشاهم ان يقدموا على مثل هذا الفعل رضي الله عنهم وأرضاهم.

### بعض الشبهات الواردة على الموضوع والرد عليها

#### الشبهة الأولى :

يقولون: ان المراد بالأحرف السبعة هي القراءات السبع المنقولة عن الائمة السبعة المعروفين عند القراء.

#### الرد عليهم :

قولكم هذا باطل من وجوه:

١ - إن قول الرسول ﷺ (ان هذا القرآن أُنزل على سبعة أحرف) يكون عارياً من الفائدة على قولكم حتى يولد الائمة السبعة مع أن قولكم غير صحيح، لأن الرسول ﷺ قرأ بها وصحابته وتابعه قبل ميلاد القراء.

قال المحقق ابن الجوزي (فلو كان الحديث منصراً إلى قراءات السبع المشهورين او سبعة غيرهم من القراء الذين ولدوا بعد التابعين، لأدى ذلك إلى ان يكون الخبر عارياً عن الفائدة إلى ان يولد هؤلاء السبعة، فتؤخذ عنهم القراءة، وأدى أيضاً إلى انه لا يجوز لاحد من الصحابة ان يقرأ إلا بما يعلم ان هؤلاء السبعة من القراء إذا ولدوا وتعلموا، اختاروا القراءة به وهذا باطل إذ طريقأخذ القراءة ان تؤخذ عن امام، ثقة لفظاً عن لفظ اماماً عن امام إلى ان يتصل بالنبي ﷺ ) أهـ.

٢ - ان الأحرف السبعة أعم من القراءات السبع عموماً مطلقاً لأن الأحرف

السبعة تشمل القراءات التي قرأ بها الرسول ﷺ وتشمل أيضاً ما وصل إلى هؤلاء القراء السبعة وما نسخ قبل أن يصل إليهم وتنظم جميع القراءات صحيحها ومنكرها وشاذها فما دام أن الأحرف أعم من القراءات فلا تكون هي نفس القراءات.

٣ - من المحال عقلاً أن يفرض الرسول عليه السلام قراءة القرآن على صحابته بقراءة القراء الذين لم يخلقوا بعد، وهذا الرأي باطل.

#### الشبهة الثانية:

يقولون: إن أحاديث نزول القرآن الكريم على سبعة أحرف ثبت الاختلاف مع أن القرآن نفسه ينفي الاختلاف بقوله تعالى ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوْجَدُوكُمْ فِيهِ اخْتِلَافاً كَثِيرًا﴾<sup>(١)</sup>. وذلك تناقض ولا ندرى أيها الصادق

#### الجواب:

إن الاختلاف الذي ثبته الأحاديث غير الذي ينفي القرآن وعلى هذا كلامها صادق. إذ إن الاختلاف الذي ثبته الأحاديث فيها يتعلق بطرق الأداء والنطق باللفاظ القرآن في دائرة محدودة لا تعدو سبعة أحرف، وبشرط التلقى فيها كلها عن النبي ﷺ.

فعلى هذا يكون الاختلاف في الأحاديث بمعنى: التنوير أما القرآن فينفي التناقض بين أحكامه ومعانيه وتعاليمه مع ثبوت التنوير في التلفظ والأداء<sup>(٢)</sup>.

#### والحاصل:

قال الشيخ شهاب الدين أبو شامة: وهذا المجموع في المصحف: هل هو جميع

(١) سورة النساء، الآية: ٨٢.

(٢) نقلًا عن مناهل العرفان، ص ١٧٩ بتصريف.

الأحرف السبعة التي اقيمت القراءة عليها؟ أو حرف واحد فيها؟ قال القاضي أبو بكر إنه جيئها، وصرح أبو جعفر الطبرى والأكثرون من بعده بأنه حرف منها، ومال الشيخ الشاطئى إلى قول القاضي فيما جمعه أبو بكر، وإلى قول الطبرى فيما جمعه عثمان رضي الله عنه.

قال الزركشى في البرهان:

قال بعض المتأخرین: القراءات السبع التي قرأها القراء السبعة كلها صحت عن رسول الله ﷺ، وهو الذي جمع عليه عثمان رضي الله عنه المصحف، وهذه القراءات السبع اختيارات أولئك القراء، فإن كل واحد منهم اختار فيما روى وعلم وجهة من القراءة ما هو الأحسن عنه، ولزم طريقة منها وروها وقرأ بها، واشتهرت عنه ونسبت إليه، فقيل حرف نافع وحرف ابن كثير، ولم يمنع واحد منهم حرف الآخر ولا أنكره بل سوّغه وحسنه..

إلى أن قال: وقد أجمع المسلمون في هذه الأعصار على الاعتداد على ما صبح عنهم، وكان الانزال على الأحرف السبعة توسيعة من الله ورحمة للأمة، إذ لو كلف كل فريق منهم ترك لغته والعدول عن عادة نشأوا عليها، من الإمالة والهمز، والتلتين، والمد، وغيره لشق عليهم.

## القراءات المشهورة

في نهاية البحث نرى لزاماً علينا ان نتكلم على نبذة مختصرة عن القراءات وكيف نشأت؟ ومن هم القراء المشهورون؟

تعريف القراءات:

القراءات جمع قراءة: مصدر قرأ يقرأ قراءة. واصطلاحاً: مذهب من مذاهب النطق في القرآن يذهب به إمام من الأئمة القراء مذهبًا يخالف غيره في النطق بالقرآن ل الكريم وهي ثابتة بأسانيدها إلى رسول الله ﷺ.

## هل كان في عهد الصحابة قراء؟

نعم يرجع عهد القراء الذين اقاموا الناس على طرائقهم في التلاوة الى عهد الصحابة الكرام.

فقد اشتهر بالابقاء منهم: أبي، وعلي، وزيد بن ثابت، وابن مسعود وأبو موسى الاشعري وغيرهم.

وعن هؤلاء، اخذ كثير من الصحابة والتابعين في الأمصار وكلهم يسند إلى رسول الله ﷺ إلى أن جاء عهد التابعين في المائة الاولى فتجددت قوم واعتنوا بضبط القراءة عنية تامة حين دعت الحاجة إلى ذلك وجعلوها عملاً كما فعلوا بعلوم الشريعة الأخرى.

### ونعود ونقول كيف نشأت القراءات:

عرفنا آنفًا ان عهد القراء من عهد الصحابة الى عهد التابعين، وان المعول عليه في القرآن الكريم إنما هو التلقي والأخذ ثقة عن ثقة وإماماً عن إمام الى النبي ﷺ. وكانت المصاحف غير منقوطة ولا مشكولة. وأن صورة الكلمة فيها كانت محتملة لكل ما يمكن من وجوه القراءات المختلفة، وإذا لم تحتملها كتبت الكلمة بأحد الوجوه في مصحف، ثم كتبت في مصحف آخر بوجه آخر وهم جرأ.

فلا غرو ان كان التعويل على الرواية والتلقي هو العمدة في باب القراءة والقرآن.

ثم ان الصحابة رضوان الله عليهم قد اختلفوا في اخذهم عن رسول الله ﷺ فمنهم من قرأ بحرف ومنهم من أخذه عنه بحرفين، ومنهم من زاد ثم تفرقوا في البلاد وهم على هذه الحال.

وكان عثمان رضي الله عنه حين بعث المصاحف الى الآفاق ارسل مع كل مصحف من يوافق قراءته في الأكثر الغالب، وعند تفرق الصحابة في البلدان مع اختلافهم في القراءات نقل ذلك عنهم التابعون ومن تبعهم واختلف بسبب ذلك اخذ التابعين حتى

وصل الامر على هذا النحو الى الأئمة القراء المشهورين الذين تخصصوا وانقطعوا  
للقراءات يضبطونها ويعنون بها وينشرونها .

هذا منشأ علم القراءات واختلافها وإن كان هذا الاختلاف يرجع في الواقع إلى  
امور يسيرة بالنسبة لوضع الاتفاق الكثيرة كما هو معلوم وهذا الاختلاف في حدود  
الاحرف السبعة التي نزل عليها القرآن الكريم كلها من عند الله .

ويحسن في هذا المقام ان ننقل ما كتبه الشيخ الزرقاني في كتابه « منهال العرفان »  
وقد نقله من كتاب للنويري مخطوط بدار الكتب المصرية وضعه شرحاً للطيبة في  
القراءات .

قال : ( والاعتماد في نقل القرآن على الحفاظ ، ولذلك ارسل (أي عثمان رضي الله  
عنه) كل مصحف مع من يوافق قراءته في الأكثر وليس بلازم . وقرأ كل مصر بما في  
مصحفهم ، وتلقوا ما فيه من الصحابة الذين تلقوه عن النبي ﷺ . ثم تجرد للأخذ عن  
هؤلاء قوم اسهروا عليهم في ضبطها ، واتبعوا نهارهم في نقلها ، حتى صاروا في ذلك  
ائمة للأقتداء ، وأنجحها للإهتداء وأجمع أهل بلدتهم على قبول قراءتهم ، ولم يختلف عليهم  
اثنان في صحة روایتهم ودرایتهم ، ولتصديقهم للقراءة نسبت اليهم ، وكان المعول فيها  
عليهم .

« ثم ان القراء بعد هؤلاء كثروا ، وفي البلاد انتشروا وخلفهم امم بعد امم ،  
وعرفت طبقاتهم ، واختلفت صفاتهم ، فكان منهم المتقن للتلاوة ، المشهورة بالرواية  
والدرایة ، ومنهم المحصل لوصف واحد ، ومنهم المحصل لاكثر من واحد فكثير بينهم  
لذلك الاختلاف وقل منهم الإئتلاف .

فقام عند ذلك جهابذة الأئمة ، وصناديد الأئمة وبالغوا في الاجتهاد بقدر الحاصل ،  
وميزوا بين الصحيح والباطل ، وجعوا الحروف والقراءات ، وعزوا الاوجه والروايات ،  
وبينوا الصحيح والشاذ ، والكثير والفاذ بأصول اصطلوها وأركان فضلوها<sup>(١)</sup> .. الخ .

---

(١) انظر منهال العرفان ج ١ ص ٤٠٧ .

## عدد القراءات وانواعها

ذكر صاحب كتاب (الابتقان) ان القراءات ، متواترة ، مشهورة ، وأحاد ، وشاذ ، موضوع ، ومدرج .

قال القاضي جلال الدين البليقيني : القراءة تنقسم الى متواتر وأحاد وشاذ : فالمتواتر القراءات السبع المشهورة .

والآحاد قراءة الثلاثة التي هي تمام العشر ويلحق بها قراءة الصحابة .  
والشاذ قراءة التابعين كالأعمش ويحيى بن وثاب ، وابن جبير ونحوهم .

قال السيوطي هذا الكلام فيه نظر وأحسن من تكلم في هذا النوع إمام القراء في زمانه الشيخ ابو الحسن بن الجوزي قال في اول كتابه «النشر» كل قراءة وافقت العربية ولو بوجه ، ووافقت احد المصاحف العثمانية ولو احتفالاً وصح سندها فهي القراءة الصحيحة التي لا يجوز ردتها ولا يحل انكارها بل هي من الاحرف السبعة التي نزل بها القرآن ووجب على الناس قبولها سواء كانت عن الأئمة السبعة أم عن العشرة أم عن غيرهم من الأئمة المقبولين ومتى اختل ركن من هذه الأركان الثلاثة اطلق عليها شاذة او باطلة سواء كانت عن السبعة أم عنهم هو اكبر منهم ، هذا هو الصحيح عند أئمة التحقيق من السلف والخلف <sup>(١)</sup> .

قال صاحب الطيبة في ضوابط قبول القراءات :

وكلَّ ما وافق وجه النحر  
وكان للرسم احتمالاً يحْزُوي  
وصح اسْنَاداً، هو القرآن  
فهـذـهـ الثـلـاثـةـ الـارـكـانـ  
وحيـثـماـ يـخـتـلـ رـكـنـ أـثـبـتـ  
شـذـوذـهـ لـوـ أـنـهـ فيـ السـبـعـةـ

(١) انظر مناهل العرفان ، ج ١ ص ٤٠٩

والقراءات : قيل : القراءات السبع ، القراءات العشر ، القراءات الأربع عشرة ، وأحظى الجميع بالشهرة ، ونباهة الشأن ، القراءات السبع .

وتنسب هذه القراءات إلى الأئمة السبعة المعروفيين وهم : نافع ، عاصم ، حزنة ، عبد الله بن عامر ، عبد الله بن كثير ، أبو عمرو بن العلاء ، علي الكسائي .

والقراءات العشر هذه السبعة وزيادة قراءة : أبي جعفر ، يعقوب ، خلف .

والقراءات الأربع عشرة ، بزيادة أربع على قراءات هؤلاء العشرة وهي : قراءة الحسن البصري ، ابن حفص ، يحيى البزيدي ، الشنبوذى .

### أول من صنف في القراءات :

علم القراءات أتى عليه حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً .

وأول من صنف في القراءات أمثال أبي عبيد القاسم بن سلام ، وأبي حاتمة الجستاني ، وأبي جعفر الطبرى ، واسحاق القاضى .

### متى اشتهرت قراءة السبعة ؟

اشتهرت قراءة السبعة على رأس المائتين في الأمصار الإسلامية .

فكان الناس في البصرة على قراءة (أبي عمرو) و (يعقوب) ، وبالكوفة على قراءة (حزنة) و ( العاصم ) .

وبالشام على قراءة (ابن عامر) .

وبمكة على قراءة (ابن كثير) .

وبالمدينة على قراءة (نافع) .

### متى دونت القراءات ؟

دونت في نهاية القرن الثالث بيغداد على يد الإمام ابن مجاهد أحد بن موسى بن عباس فجمع قراءات هؤلاء السبعة غير أنه أثبت اسم الكسائي وحذف يعقوب .

طريقته :

كان آخذًا على نفسه ألا يروي إلا عن اشتهر بالضبط ، والأمانة ، وطول العمر في ملازمة القراءة ، واتفاق الآراء على الأخذ عنه والتلقى منه .

وافتصار ابن مجاهد على هؤلاء السبعة ، ليس بحاصر للقراء فيهم ، ولا بملزم أحدًا أن يقف عند حدود قراءتهم .

### القراء السبعة المشهورون

القراءات المتواترة نقلت لنا عن القراء الحفظة ، المشهورين بالحفظ والضبط والإتقان . وهم أئمة القراءات المشهورة ، الذين نقلوا لنا قراءة الصحابة عن رسول الله ﷺ وكان لهم فضل العلم والتعليم ، لكتاب الله العظيم كما قال صلوات الله وسلامه عليه (خيركم من تعلم القرآن وعلمه) وقد جمع الشيخ أبو اليسر عابدين هؤلاء القراء في بيتهن من الشعر فقال :

« فنافع ، وابن كثير ، وعاصم  
وحزة ، ثم أبو عمرو همو ،  
مع ابن عامر أئمَّة الكسائي  
أئمَّة السبع بلا امتِراء »

### القراء السبعة :

١ - ابن عامر : اسمه عبد الله البصبي قاضي دمشق في خلافة الوليد بن عبد الملك ، ويُكنى أبا عمران ، وهو تابعي ، وقد أخذ القراءة عن المغيرة بن أبي شهاب المخزومي ، عن عثمان بن عفان ، عن رسول الله ﷺ توفي بدمشق سنة ثمانين عشر ومائة ، وقد اشتهر برواية قراءته هشام وابن ذكوان .

قال فيهم صاحب الشاطبية :

« وأما دمشق الشام دار بن عامر  
فتلك بعد الله طابت حللا »

هشام وعبد الله وهو انتسابه  
لذكوان بالاسناد عنه نقول

٢ - ابن كثير : هو أبو محمد ، عبد الله بن كثير الدياري المكي كان إمام الناس في القراءة بمكة ، وهو تابعي لقى من الصحابة عبد الله بن الزبير ، وأبا أيوب الأنصاري وأنس بن مالك وتوفي بمكة سنة مائة وعشرين .  
وراوياته : البزي (ت ٢٥٠) وقبله (ت ٢٩١).

قال فيهم صاحب الشاطبية :

ومكة عبد الله فيها مقاما  
هو ابن كثير كاشر القوم مفتلا  
روى أحمد البزي له محمد  
على سند وهو الملقب قبلًا

٣ - عاصم الكوفي : هو عاصم بن أبي النجود الأستدي ، ويقال له : ابن بهدلة ،  
ويكنى أبو بكر ، وهو تابعي .  
توفي بالكوفة سنة ١٢٧ أو ١٢٨ هـ وروي عنه شعبة (ت ١٩٣ هـ) وحفص  
(ت ١٨٠ هـ) .

يقول فيهم صاحب الشاطبية :

وبالكوفة الفراء منهم ثلاثة  
أذاعوا فقد ضاعت شذى وقرن فلا  
فاما أبو بكر وعاصم اسمه  
فعبّدة راويه المبرز أفضلا  
وذاك بن عياش أبو بكر الرضا  
وحفص وبالاتقان كان مفضلا

٤ - أبو عمرو : هو أبو عمرو زبان بن العلاء بن عمار البصري شيخ الرواية وقيل  
اسمها يحيى ، وقيل اسمه كتبته ، توفي بالكوفة سنة أربع وخمسين ومائة . وروي عنه :

الدوري (ت ٢٤٦ هـ) والسوسي (ت ٢٦١ هـ).

قال صاحب الشاطبية :

وأَمَّا الْإِمَامُ الْمَازِنِيُّ فَرِجَحَهُ  
أَبُو عُمَرٍو الْبَصْرِيُّ فَوَاللَّهِ الْعَلَى  
أَفاضَ عَلَى يَحْيَى الْبَزِيْدِيِّ سَيِّدِ  
فَأَصْبَحَ بِالْمَذْبُورِ الْفَرَّاتِ مَعْلَمًا  
أَبُو عُمَرٍو الدُّورِيُّ صَالِحُهُمْ أَبُو  
شَعِيبٍ هُوَ السُّوَسِيُّ عَنْهُ تَقْبِيلًا

٥ - حزة الكوفي : هو حزة بن حبيب بن عمارة الزيات الفرضي التيمي موالي عكرمة بن ربيع التيمي ويكنى أبا عمارة توفي بحلوان في خلافة أبي جعفر المنصور سنة ١٥٦ هـ وروايته : خلف (ت ٢٢٩) وخلاد (ت ٢٢٠ هـ) بواسطة سليم.

قال صاحب الشاطبية :

وَحْزَةً مَا أَزْكَاهُ مِنْ مَتَوْرَعٍ  
إِمامًاً صَبُورًاً لِلْقُرْآنِ مَرْتَلًا  
رَوَى خَلْفٌ عَنْهُ وَخَلَادُ الَّذِي  
رَوَاهُ سَلِيمٌ مَتَقْنَىً وَمَحْصَلًا

٦ - نافع : هو أبو روم نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم الليبي أصله من اصفهان، وانتهت إليه رئاسة القراء بالمدينة المنورة وتوفي بها سنة ١٦٩ ، وروايته : قالون (ت ٢٢٠) وورش<sup>(١)</sup> (ت ١٩٧).

يقول صاحب الشاطبية :

فَأَمَّا الْكَرِيمُ السَّرُّ فِي الطَّيْبِ نَافعٌ  
فَذَاكُ الَّذِي اخْتَارَ الْمَدِينَةَ مَنْزِلًا

(١) قالون : معناه الجيد في أصل وضعها . وورش : لشدة بياضه .

وقالون عيسى ، تم عثمان ورثهم  
بصحبة المجد الرفيع نائلا

٧ - الكسائي : هو علي بن حزة إمام النحاة الكوفيين ، ويكتنی ابا الحسن وقيل له  
الكسائي لأنه كان في الإحرام لابسا كباء ، توفي (برنبورية) قرية من قرى الري حين  
توجه الى خراسان مع الرشيد سنة ١٨٩ ، وروي عنه أبو الحارث (ت ٢٤٢) والدوري  
(ت ٢٤٦).

يقول صاحب الشاطبية :

وأمسا علي فالكسائي نعنه  
لما كان في الإحرام فيه تسربلا  
روى ليثهم عنه أبو الحارث الرضا  
وحفص هو الدوري وفي الذكر قد خلا

6)

## الفَهْرِسُ

|       |       |                                                             |
|-------|-------|-------------------------------------------------------------|
| ..... | ..... | مقدمة                                                       |
| ٧     | ..... | الفصل الأول : علوم القرآن                                   |
| ١٩    | ..... | الفصل الثاني : أسباب النزول                                 |
| ٣١    | ..... | الفصل الثالث : حكمة نزول القرآن مفرقاً                      |
| ٤٩    | ..... | الفصل الرابع : جمع القرآن                                   |
| ٦٣    | ..... | الفصل الخامس : التفسير والمفسرون                            |
| ٦٧    | ..... | القسم الأول : التفسير بالرواية                              |
| ٧٧    | ..... | الفصل السادس : المفسرون من التابعين                         |
| ٨٩    | ..... | الفصل السابع : إعجاز القرآن                                 |
| ١٢٩   | ..... | الفصل الثامن : معجزات القرآن العلمية                        |
| ١٥٥   | ..... | القسم الثاني : التفسير بالدرایة (الرأي)                     |
| ١٧١   | ..... | القسم الثالث : التفسير الاشاري وغرائب التفسير               |
| ٢١٥   | ..... | الفصل التاسع : نزول القرآن على سبعة أحرف والقراءات المشهورة |

# الفوز العظيم

اردو شرح

# الفوز الکبیر

مؤلفہ، حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی

شراح، مولانا خورشید انور قاسمی فیض آبادی

پچاس سے زائد اہم کتابوں کے منتخب علوم اور محقق  
اساتذہ کرام کے فیوض و افادات سے مزین  
”الفوز الکبیر“ کی نہایت جامع اردو شرح

ناشر  
فتیلمی کتب خانہ۔ آزمابانے۔ کراچی